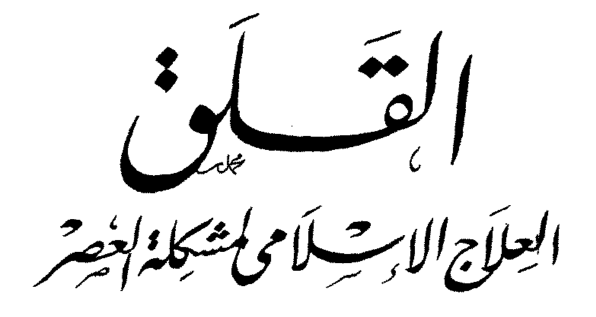


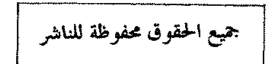
اهداءات ۲۰۰۲ / حسين كامل السيد بك فعمى الاسكندرية



الشخ عَبد محميد كشيكُ

مكتبة التركي في المركز الم

٨ شايع الجهورية عابدين ت : ٣٩١١٣٩٧







فاکس : ۳۹۱۳۶۰۶

ت : ۳۹۱۱۳۹۷

٨ شارع الجمهورية عابدين القاهرة

ولقالتخالخم ينہ

ان الحمد لله نحمده و نستعينه و نستغفر و نعوذ بالله من شرور أنفسنا سيئات أعمالنا من يهده الله فلا فضل له ومن يضلل فلا هادي له . وبعد

فإن هذا الكتاب فريد في تأليفه لم يسبق إليه أحد ولا إلى موضوع القلق بالذات حيث عالج الكتاب موضوع القلق علاجا شافيا تطمئن إليه النفس ، ويأمن الإنسان في حياته وبعد مماته . ولم لا ؟ والأمن هو النعمة العظمى بعد الإيمان بالله سبحانه وتعالى . ولقد امتن الله على المؤمنين بنعمة الأمن لقوله تعالى : ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ . ولقد وصف الله سبحانه وتعالى دار السلام بأنها مقام أمين ﴿إِنَّ المتقين في مقام أمين ﴾ .

ووصف من فيها بأنهم آمنون ﴿ **يدعون فيها بكل فآلهة آمنين** ﴾ ولقد امتن الله سبحانه وتعالى على قريش بنعمة الأمن ﴿ **فليعبدوا رب هذا البيت الذى أطعهم من جوع وآمنهم من** خوف ﴾ . وقال ﴿ أو لم نمكن لهم حرما آمنا ﴾ ﴿ وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا ﴾ . ونعمة الأمن لا تعدلها نعمة فهى الاستقرار في الدنيا والمقام الأمين في الآخرة لذلك جعل الله الأمن غاية المنى لمن استمسلك بالعروة الوثقى وجاهد في سبيل الله .

وللناس فى تفسير الأمن أقوال ومفاهيم فالبعض يرى أن الأمن عدم الخوف على النفس والولد أو عدم التهديد فى الرزق والمستقبل أو جمع المال أو عدم تضييع الحقوق .... الخ . آراء كثيرة لكن الإسلام جعل الأمن الحقيقى فى تطبيق منهج الله الذى نزل على قلب سيد الأتبياء وإمام المرسلين حيث قال الله تعالى فو وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين في فو شفاء لما فى الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين في فو قد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة للمؤمنين في فإسلام المرء وجهه الله معناه أنه دخل فى الأمن النابع من رحمة الله لأنه يكون حينة فى رحاب الله في في في تعليم الله للناس من رحمة فلا ممسك لها في

إن من أسلم وجهه لله فقد رضى بقضاء الله وقدره وهذا معناه الأمن من الهم والحزن والحوف من المجهول ... إن من اتبع منهج الله أمن على الرزق ولم يخش الفقر ﴿ وَفَى السماء رزقكم وما توعدون ﴾ ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ﴾ .

وستجد أيها القارىء الكريم ما يجعلك آمنا في دنياك وفي آخرتك حيث تناول المؤلف المهج المتكامل الذي يحقق الأمان المطلق الذي تنشده كل نفس بشرية . ولقد شمل هذا المنهج خمسة دعام أساسية تلك الدعامم : ٣ - تحقيق الأمن للعقل . ۱ الأمن للعقيدة ۲ تحقيق الأمن للنفس . 🛛 ٤ - تحقيق الأمن للعرض . ٥ - تحقيق الأمن للمال . ولقد أوضح المؤلف كل نقطة مما سبق شارحا ومفصلا ومستدلا من القرآن والسنة والأقوال المأثورة والشعر ومن الحياة العامة التى فسدت لعدم الإيمان بالله ورسوله واتباع منهجه في فسادها وأصبحت الحياة لا سبيل لإنقاذها إلا بالرجوع للمنهج القويم . هذا هو المبحث الأول . أما المبحث الثاني : فلقد سرد المؤلف تسعة دروس عن الإنسان بين النفس والمال . فلقد شرح قصة بلعام بن باعوار عالم بني إسرائيل . وعن ثعلبة ابن حاطب الذي عاهد الله ثم نقص العهد وعن نفوس جرفها المال فانحرفت ﴿ واضرب لهم مثلا رجلين ... ﴾ سورة الكهف ثم قصة قارون ونهايته والوليد بن المغيرة وفضيحة القرآن له وتوعد الله له في الآخرة . ثم عالج مشكلة القضاء والقدر بشكل سهل ممتنع يقبله العقل وتؤمن به النفس ... الخ وختاما فهذا تقديم موجز لكتاب فضيلة الشيخ عبد الحميد كشك أوجزنا فيه بالإشارة إلى رءوس المواضيع . نسأل الله العلى القدير أن ينفع به قارئه وكاتبه أنه سبحانه وتعالى نعم المولى ونعم المجيب

> شعبان ١٤١١ هـ عمار محمد عمار مارس ١٩٩١ م المستشار الديني لدار التراث الإسلامي

المبحث الأول :

#### الإسلام فيه الأمن والأمان

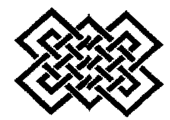
مقدمة :

الحمد لله رب العالمين وأصلى وأسلم صلاة وتسليماً يليقان بمقام أمير الأنبياء وإمام المرسلين وأشهد أن لا إله إلا الله ولى الصالحين وأشهد أن سيدنا ونبينا وعظيمنا وحبيبنا محمداً خاتم الأنبياء والمرسلين صل اللهم وسلم وبارك على هذا النبى الأمين وعلى آله وصحابته الغر الميامين وارحم اللهم مشايخنا ووالدينا وأمواتنا وأموات المسلمين أجمعين أما بعد ...

فإن الأمن هو النعمة العظمى بعد الإيمان بالله لذا فإن الله تعالى سمى نفسه المؤمن أى الذى يؤمن عباده ويكفى الأمن شرفاً وقدراً أنه من أسماء الله تعالى الحسنى ولقد قدمه الله تعالى على نعمة الرزق فقال : ﴿ وضرب الله مثلاً قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغداً من كل مكان ﴾ . وجعل الله الأمن كلمة جامعة وافية كافية شافية جزاء للمؤمنين فبعدما سأل القرآن هذا السؤال : ﴿ فَأَى الفريقين أحق بالأمن ﴾ أجاب فى صراحة ووضوح وشموخ ورسوخ وبزوخ قائلاً : ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ وقد وصف الله تعالى دار الخلد بأنها مقام أمين فقال عز من قائل : ﴿ إن المتين في مقام أمين ﴾ ﴿ في جنات وعيون يلبسون من مندس وإستبرق متقابلين كذلك وزوجناهم

---- • ----

ووصف أهل الحلد بأنهم آمنون فقال : ( **يدعون فيها بكل فاكهة** آمنين ) ولقد امتن الله تعالى على قريش بالأمن سن الحوف فقال : ( الدى أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ) وقال : ( **أو لم يروا أنا جعلنا** حرماً آمناً ) وقال : ( **أو لم نحكن لهم حر**ماً آمناً ) . والحقيقة أنه لا حياة مع الحوف إذ تتحول الدنيا بلا أمن إلى أرض مسبعة يفترس القوى فيها الضعيف وتصبح الحياة ظلمات بعضها فوق بعض كأنها بحر لجى يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب . والحياة مع الأمن تصير جنات ظلاطا وارفة يتبوأ الإنسان فيها حياة طيبة مباركة ويعيش عيشة راضية يثمر وينتج يصون ولا يبدد ويحمى ولا يهدد يتفياً ظلال الحرية ويأخذ مكانه تحت الشمس لذلك فإن الإسلام هو دين الأمن والأمان والعزة والكرامة والآخاء فالمساواة والحرية والرفعة فلنعمل جميعاً على تحقيق هذه النعمة العظمى نعمة الأمن ولمل هذا فليعمل العاملون وفي ذلك فليتنافس المتنافسون وعلى الله فليتوكل المؤمنون وطوبى للمخلصين أولتك مصابيح الحدى تنجلى عنهم كانه فتنة ظلماء والله المستعان وعليه التكلان .



الأمن في ظل الإسلام

أهمية الأمن :

حقاً إن الأمن كلمة خفيفة على اللسان عميقة الوجدان مطمئنة للجنان إنه فعلاً نعمة عظمى وغاية يسعى إليها كل إنسان بل هو مطلب أساسى لا تستقيم الحياة بدونه وضعه الحق سبحانه وتعالى جنباً لجنب مع المطلب الأول الذى يسغى إليه كل كائن حي وهو الطعام بل أنه سبحانه جل شأنه قدم نعمة الأمن على نعمة الرزق فقال :

﴿ وضرب الله مثلا قرية كانة آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغداً من كل مكان ﴾ .

ولم يمن الحكم الخبير على قريش بنعمة كما من عليها بأنه أطعمها من جوع وآمنها من خوف فقال جل شأنه : ﴿ فليعبدوا رب هذا البيت الذى أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ﴾ [قريش ٤] .

أو لم نمكن لهم حرماً آمناً يجبى إليه ثمرات كل شيء ﴾ [ القصص ٥٢ ] ﴿ وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً ﴾ [ البقرة ١٢٥ ] .

بل ان العلى القدير جعل الأمن هو غاية المنى والجزاء الأوفى لمن جاهدوا فى الله حق جهاده واستمسكوا بالعروة الوثقى واتبعوا طريق من سبقونا بالإيمان لم يبالوا بما فيه من صعوبات ومشقات فقال : ﴿ اللهين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ [ الأنعام ٨٢] .

- Y --

لماذا ؟ لأنهم خافوا مقام ربهم فجعل الأمن عاقبة أمرهم لأنه قال وقوله الحق في حديثه القدسي : ﴿ لا أجمع لعبدى أمنين ولا خوفين أبداً . إن هو أمنني في الدنيا أخفته يوم القيامة وإن هو خافني في الدنيا أمنته يوم القيامة ﴾ .

فما هو الأمن الذى نال هذه المكانة العظمى وجعله الله أسمى الغايات للمؤمنين يتجاوب معه كيانهم وتتشوق إليه أرواحهم وتتطلع إليه أفئدتهم ؟

هل هو الطمأنينة ؟ هل هو السعادة ؟ أهو الاستقرار العائلي والوظيفى أهو ضمان الرزق والعيش فى رغد من الحياة ؟ أهو أمن الدولة بالمحافظة على حدودها الحارجية وعدم القلقلة والاضطرابات داخلياً ؟ أم هو أمن النفس البشرية وحمايتها من تيارات العواصف التى تطيح بها وتجعلها تئن تحت الضغوط الدنيوية وتسبب لها القلق والضياع .

أسئلة كثيرة تدور فى أعماق كل إنسان تجعله يتحير فى اختيار إجابة محددة واضحة المعالم عن الأمن ليس هذا فقط بل إنها تصبغ حياة الناس بصبغة معينة تجعل كلاً منهم يتحرك فى كل اتجاه ويجرى وراء كل ما يتصور أنهه يحقق له الأمن . ومن مجموع هذا الإنسان تتكون المجتمعات فالشعوب فالدول . وتتحدد العلاقات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية .

وبالتالى فلنا أن نتصور خطورة الموقف فى تحديد مفهوم الأمن لأنه بناء على هذا المفهوم ستدور عجلة الحياة إن خيراً أو شراً وسوف تتشكل العلاقات الداخلية والخارجية لكل دولة على حدة ثم تتشكل العلاقات الدولية بين الأمم والشعوب .

ولذلك سنحاول بإذن الله أن نوضح ما وسعنا الجهد مفهوم الأمن ثم نوضح المنهج الإسلامى فى الأخذ بالنفس الإنسانية نحو أمن الدنيا وأمن الآخرة حتى إذا جاء أجلها سعت إلى ربها فرحة مستبشرة بقوله الحق :

--- ^ ---

النفس المطمئنة ارجعى إلى ربك راضية مرضية فادخلى فى عبادى وادخلى جنتى .

مفهوم الأمن عند الناس :

نظراً لأن الأمن هو إحساس داخلى فى النفس البشرية يدعمه الواقع العملى فإنه من الصعب بمكان ما على الإنسان أن يحدد مفهوماً واضح المعالم للأمن لأن هذا المفهوم يختلف من إنسان لآخر حسب قدراته النفسية والعقلية وظروفه الاجتماعية والاقتصادية . كما أن هذا المفهوم أيضاً يتغير من دولة لأخرى حسب وضعها الجغرافي وظروفها السياسية والاقتصادية والاجتماعية .

فإذا سألنا كل واحد منا هذا السؤال : كيف يتحقق لك الأمن ؟

نجد أن الإجابات قد تنوعت تنوعاً لا حد له : فالبعض يرى أن الأمن من وجهة نظره هو ألا يخاف على نفسه وولده من التعرض للسرقة أو الحطف أو القتل سواء فى منزله أو الطرق التى يسير فيها أو وسائل النقل العامة أو المتنزهات أو فى أى مكان حل فيه أو ارتحل عنه بمفرده أو مع أهله وأحبابه وأصدقائه .

والبعض الآخر يرى أن الأمن ألا يتعرض لإهمال جسيم يودى بحياته هباء إذا مرض أو أصيب فى حادث هو أو أى فرد من أفراد أسرته فيجد الدواء متوفراً فى متناول يده ويجد المستشفى الذى ينتقل إليه بسهولة ويسر ويجد القلب الرحيم والرعاية اللازمة التى تنقذ حياته أو حياة أحبائه فيشعر أنه إنسان ينتمى لوطن غال يقدر قطرات العرق والجهد الذى يذله فى إدارة عجلة الحياة والإنتاج .

- 9 ---

وهناك بعض ثالث يرى أن الأمن هو ألا يشعر أنه مهدد فى رزقه ومستقبله وأن هناك من القوانين الاجتماعية ما يحميه فى حالة الشيخوخة والمرض أو فى حالة أن يطرده صاحب العمل فى أى وقت يشاء بدون أى ذنب يجنيه سوى أن يقول الحق ولا شيء غير الحق .

وهناك من يرى أن الأمن فى جمع المال فيجرى وراء جمعه بشتى الطرق لا يهمه فى ذلك من أى الطرق جمعها فى مرضاة الله أم فى مرضاة نفسه وشهواته وأطماعه .

وهناك النساء وهن نسبة كبيرة في المجتمع لها وزنها وثقلها الذي لا ينكره أحد فهن المدرسة التي تخرج الأجيال التي تحمل على سواعدها بناء المجتمع وفي رعايتهن الرعاية الطيبة إعداد شعب طيب الأعراق . هؤلاء النساء يرون أن الأمن هو ألا تعيش الواحدة منهن مهددة في مستقبلها يعتصرها الحوف من أن تجد نفسها فجأة مطلقة ومحرومة من أعز ما لديها وهو فلذات أكبادها أو تجد نفسها شريدة وحيدة لا تجد القوت الذي يكفيها وبالتالي عليها أن تخوض غمار الحياة تصارع أمواجها لتحافظ على كيانها كإنسانة وعلى عقيدتها ومبادئها التي تمنعها من الإنحراف .

وهناك ذوو الحساسية المرهفة والأخلاق النبيلة يرون أن الأمن هو ألا يرى الناس حوله تتعارك لأتفه الأسباب وألا يدب الشجار الذى يتقاذف فيه الناس الشتائم على مسمع ومرأى من أطفالنا بما يتنافى مع أبسط قواعد الدين والأخلاق .

وهناك من يرى الأمن فى ألا تضيع حقوق بين المحاكم إذا اقتضاه الأمر للتقاضى ويجد القاضى العادل المنصف الذى يحكم بالحق فلا تميل بيديه إحدى كفتى الميزان فيشيع الظلم وهو المعول الأساسى فى إنهيار المجتمعات . وهناك من يرى الأمن فى العدالة الاجتماعية حيث لا محسوبية ولا رشوة

---- 1 • ----

آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ، وكذلك نجزى من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعذاب الآخرة أشد وأبقى ﴾ [ طه ١٢٣ ـــ ١٢٧ ] .

مفهوم الأمن الإسلامي :

إن مفهوم الأمن الإسلامي عميق كل العمق شامل كل الشمول يتناول الإنسان نفساً وروحاً وجسداً يتناول واقعه العملي وهو الدنيا التي يعيش فيها ومعاده الأزلى وهي آخرته التي سيرجع إليها .

إنه باختصار شديد جداً ينبع من نفس تلك الحروف التي تتكون منها كلمة الأمن فكل حرف في القرآن له معنى وله غرض يسعى إلى تحقيقه في الوجود . ولذلك فأن الله سبحانه جل شأنه تحدى الإنس والجن في أن يأتوا ولو بسورة واحدة منه وكيف يتأتى لهم ذلك والحرف الواحد إن تغير موضعه أخل بمعناه في اللوح المحفوظ وتغير عمله في الكون وانتفى الغرض الذي نزل به الروح الأمين على قلب سيد المرسلين ليكون رحمة للعالمين . وها هو الشيخ العارف بالله سيدي عبد العزيز الدباغ يحدثنا بما فتح الله عليه من معاني تلك الحروف في القرآن العظيم فيقول رضى الله عنه :

للهمزة الإمتثال وللباء السكينة وللتاء كمال الحواس الظاهرة وللثاء الإنصاف وللجيم الصبر وللحاء الرحمة الكاملة وللخاء ذوق الأنوار وللدال الطهارة وللذال معرفة اللغات وللراء حسن التجاوز وللزاى الصدق مع كل أحد وللطاء التمييز وللظاء نزع خط الشيطان وللكاف معرفة الله تعالى وللام العلم الكامل وللميم الذكر وللنون الفرح الكامل وللصاد العقل الكامل وللضاد قول الحق وللعين العفو وللغين كمال الصورة وللفاء الحمل للعلوم وللقاف البصيرة وللسين خفض جناح الذل وللشين القوة الكاملة ف

- 11 -

الإنكماش وللهاء النفرة عن الضد وللواو يموت وهو حي وللام ألف عدم الغفلة وللياء التي هي آخر الحروف الحوف النام من الله عز وجل .

وهكذا فإن **حروف كلمة الأمن** بمعناها الحقيقى فى القرآن تعطينا المفهوم الحقيقى للأمن كما جاء به الإسلام غاية وبشرى للمؤمنين :

الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون إلى الأنعام ٨٢].

ومما سبق يتبين لنا أن معنى تلك الحروف التي تتكون منها كلمة الأمن ( أ . م . ن . ) هو : الهمزة للامتثال . والميم للذكر والنون للفرح الكامل أى أن الأمن هو في الامتثال لأمر الله وهو في ذكر الله وهو في الفرح الكامل غير المنقوص وستتناول بالتفصيل إن شاء الله معنى كل حرف على حدة وكيف يتحقق فيه الأمن :

أولا : الحرف الأول من كلمة الأمن وهو الهمزة للامتثال أى أن الأمن هو فى الامتثال لأمر الله لأن تسليم الوجه لله يحمى المسلم من كل عواصف القلق التى تتنازعه والصراعات التى يتعرض لها لأن فطرة الله التى فطر الناس عليها تؤمن بأن الخالق واحد وأى تغيير لتلك الفطرة يؤدى إلى ضياع النفس البشرية وتشتنها بحثاً عمن بيده أمرها :

﴿ ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون ورجلاً سلماً لرجل هل يستويان مثلاً ، الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون ﴾ [الزمر ٢٩) .

إن الامتثال لأمر الله وتطبيق منهجه معناه الاستمساك بالعروة الوثقى ، معناه التقدم والرق ، معناه التطلع إلى كل ما هو سام وكل ما يحقق للنفس طموحها وآمالها وبالتالى أمنها وأى تطبيق لغير قانون الله فى الحياة يؤدى إلى اختلال الواقع العملى وظهور جميع عوامل التأخر الاجتماعى والاقتصادى

- 11 -

ولا نفاق ولا تفاوت رهيب فى توزيع الدخول يؤدى إلى سيطرة طبقة على أخرى بحيث يصبح حينذاك فئة طاغية من كثرة المال الذى يزيد عن الحد وفئة مطحونة من شدة الفقر وهى تمثل الغالبية العظمى من الشعب .

وبالتالى تفقد الحافز على الإنتاج لأنها مهما تعبت فإن الهوة ستظل كبيرة حيث الفقر حركة تراكمية لأسفل والغني حركة تراكمية لأعلى . وهذا يؤدى إلى تدهور البنيان الاجتماعى فى الدولة فيفقد الجميع الإحساس بأى نوع من أنواع الأمن .

كثيرون وكثيرون فى المجتمع كل منهم تدور فى أعماقه مفاهيم معينة عن الأمن . ولو أن الغالبية العظمى منهم تتصور أن هذا الأمن لابد وأن يتحقق مع التقدم والرفاهية وتطبيق الديمقراطية الغربية .

فإذا كان الأمر كذلك كما يتصورون فلم تعانى معظم الشعوب الأوروبية وشعوب الولايات المتحدة الأمريكية الإحساس بفقدان الأمن ؟ رغم أن تقدمها يمثل حلماً لكل الدول المتخلفة وتمثل ديمقراطينها قمة مشاركة الشعوب فى صنع قراراتها المصيرية بنفسها وأعلى درجة من الرقابة الشعبية على الحكام مما تتباهى به تلك الدول نفسها على شعوب الكرة الأرضية بأسرها ا!

ومع ذلك نجد أن العذاب النفسى والشقاء الروحى والشذوذ الجنسى والإنحلال الخلقى الذى تقاسى منه هذه الأمم اليوم ليكاد يغطى على الإنتاج والرخاء والمتاع . وليكاد يصبغ الحياة كلها بالنكد والقلق والشقاء وفقدان الأمن بكل معانيه .

وإذا كان الله قد رفع عذاب الاستئصال بعد بعثة رسول الله عَلَيْكُم فهناك ألوان من العذاب باقية والبشرية تذوق منها الكئير إذا بعدت عن منهج الله لأن سنة الله في الكون هي مصداق قوله تعالى :

--- 14 ---

﴿ فَلَمَا نَسُوا مَا ذَكُرُوا بَه فَتَحْنَا عَلَيْهِمَ أَبُوابَ كُلَ شَيْءَ حَتَّى إِذَا فَرَحُوا بَمَا أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ﴾ [ الأنعام ٤٤ ]

إذن فالأمن الحقيقى هو فى منهج الله العظيم الذى نزل به الروح الأمين على قلب سيد الحلق وإمام المرسلين ليكون رحمة للعالمين وهذا ما خاطبه به أصدق القائلين حيث قال : ﴿وِهَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً للعالمين ﴾ [ الأنبياء ١٠٧ ]

فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ [الأنعام ٤٥] ﴿ ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ﴾ [النحل ٨٩] . ﴿ فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة ﴾ [الأنعام ١٥٧] . ﴿ وشفاء لما فى الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾ [يونس ٥٧] .

**ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك ﴾** [ آل عمران ١٥٩ ] . ذلك الرسول الذى اجتمعت حوله القلوب فأشاع فيها الأمن حتى وصف بأنه نبى الرحمة وقال فى مدحه الشعراء :

فإذا رحمت فأنت أم أو أب هذان في الدنيسا هما السرحماء ولنا أن نتخيل مجتمعاً دستوره الرحمة وملجأه الرحمن الرحيم أى أمن وأى طمأنينة تشيع فيه . حقاً إن الإسلام وضع مفهوماً للأمن تتطلع إليه القلوب وتشرئب إليه الأرواح لأنه من عند حكيم خبير ، حدده في آيات قرآنية تشع نوراً وبهاءً فقال جل شأنه : ﴿ فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى . ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى . قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيرا . قال كذلك أتتك

والسياسى : ﴿ فَمَن يَكْفَر بِالطَّاغُوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام ها ﴾ [ البقرة ٢٥٦ ] .

﴿ ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى وإلى الله عاقبة الأمور ﴾ [ لقمان ٢٢ ] .

إن إسلام الوجه لله معناه الأمن وقت الشدة ومعناه النجاة من كل كرب يعترض الإنسان فى دنياه أو أخراه حين يعز الحبيب والطبيب :

﴿ وإذا مسكم الضر في البحر ضل من تدعون إلا إياه ﴾

﴿ وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يمسسك بخير فهو على كل شيء قدير ﴾ [ الأنعام ١٧ ] .

إن إسلام الوجه لله معناه الأمن النابع من رحمة الله لأنه يعيش فى كنف الله : ﴿ ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها ﴾ [ فاطر ٢ ] .

إنه ذلك الدرس العظيم الذى يعلمنا إياه معلم البشرية الأعظم فى كلمات تشع نوراً وضياء تملأ الكون سناء وبهاء . قال عليه : ﴿ إذا استعنت فاستعن بالله وإذا سألت فاسأل الله واعلم أنه لو اجتمعت الأمة على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعت على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك » .

إن الإمتثال لأمر الله معناه الرضا بالقضاء والقدر معناه الأمن من الهم والحز معناه الأمن من الحوف من المجهول لأن المؤمن يردد دائماً فى يقين وإيمان : ﴿ قُلْ لَنْ يَصِيبُنَا إِلا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ﴾ [التوبة ٧١] . ويرددون أيضاً :

---- 10 ----

ويا فؤادى تلك دنيا الخيال فلا تنو تحت الهموم الثقال سلم له الأمر فمحو الذى خطت يد الأقدار أمر محال وبذلك ينالون وعد الله الحق : ﴿ أولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيدهم بروح منه ﴾ [ المجادلة ٢٢ ] .

إن الامتثال لأمر الله معناه الأمن من الخوف فى الجهاد سواء كان الجهاد الأصغر وهو جهاد النفس لأن المؤمنين يسيرون دائماً بخطوات ثابتة وعزم صادق وإرادة لا تلين لأنهم يستشعرون فى وجدانهم دائماً قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ كتب الله لأغلبن أنا ورسلى إن الله قوى عزيز ﴾ [ الجادلة ٢١ ]

ولذلك نقد تحرر هؤلاء المؤمنون من كل أنواع الخوف إلا الخوف من الله : ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يَمْسَسَهُمْ سوء ﴾ [آل عمران ١٧٣].

بل إن هؤلاء المؤمنين لم يتحرروا فقط من الحوف إنهم رفعوا رأسهم عالياً معتزين بانتمائهم إلى دين شعاره العزة والسمو :

والله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون »
[المنافقون ٨].

ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلوهن إن كنتم مؤمنين ( آل عمران ١٣٩].

إن إسلام الوجه لله معناه الأمن على الرزق والتحرر من خوف الفقر لأن الله سبحانه وتعالى بيده مفاتيح السموات والأرض : ﴿ وفى السماء رزقكم وما توعدون كه [ الذاريات ٢٢ ] . ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ﴾ [ الأعراف ٩٦ ] .

--- 17 ---

حقاً أخى المسلم إن الأمن والأمان في إسلام الوجه لله والامتثال لأوامره واجتناب نواهيه واتباع منهجه فذلك هو الطريق الوحيد أمام النفس البشرية لتشعر بالطمأنينة التي تنشدها وهذا الإمتثال ليس منة ولا تفضلاً من الإنسان المسلم بل هو أمر إلنهى لمن اتبع رضوان الله ورضى بالإسلام ديناً :

وقل إن هدى الله هو الهدى وأمرنا لنسلم لرب العالمين 
[الأنعام ٧١].

كن عن همسومك معرضا وكل الأمسور إلى القضا وانعسم بطول سلامة تسليك عماق د مضى فلربما اتسمع المضيسق وربما ضاق الفضا ولَسرُب أمسر سخط لك في عواقبه رضارضا الله يفعصل ما يشمناء فلا تكسمن متعسرضا

وقبل أن نختم حديثنا فى هذا المجال لا يفوتنا أن نعرض ذلك الحديث القدسى الجليل الذى يبين عظمة الامتثال لأمر الله فى تحقيق الأمن للنفوس البشرية .

يقول رب العزة جل شأنه : ﴿ عبدى أنت تريد وأنا أريد ولا يكون إلا ما أريد فإن سلمت لى فيما أريد كفيتك ما تريد وإن لم تسلم لى فيما أريد أتعبتك فيما تريد ولا يكون إلا ما أريد ﴾ .

وف حديث قدسي آخر يقول سبحانه وتعالى : ﴿ أَنَا الله لا إِلَّه إِلا أَنَا مالك الملك وملك الملوك . قلوب الملوك في يدى ﴾ .

إلهى إذا كانت القلوب بيدك فأنى لنا الأمن يا مقلب القلوب إلا بإسلام الوجه لك كما أمرتنا على لسان رسولك الكريم صلوات ربى وسلامه عليه : (وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب (ي [ الزمر ٤ ٥ ]

\_ \Y --

﴿ فإن حاجوك فقل أسلمت وجهى لله ومن اتبعن ﴾ [ آل عمران ٢٠ ] . و هكذا فإن الإمتثال يوفر على الإنسان المسلم عوامل القلق النفسى. من الإحساس بالضياع والجزع والهلع فى الشدائد والمصائب ويحقق للنفس المؤمنة أجمل أحاسيس الأمن المشرقة المضيئة لأن تلك النفس تترنم بذلك الإمتثال مرددة : لا الأمر أمرى ولا التدبير تدبيرى ولا الشئون التي تجرى بتقديرى لى خالق رازق ما شاء يفعل بى أحاط به علمه من قبل تصويرى لى خالق رازق ما شاء يفعل بى أحاط به علمه من قبل تصويرى وتردد أيضاً بيقين الإيمان الذي يثلج الصدور : وسلم إلى الأمر واعلم بأنسى أدبر أحكامى وأفعسل ما أشا ثانياً : الحرف الثاني من كلمة الأمن وهو المي للذكر : زذات تكلمنا عن فائدة الذكر فى تحقيق الأمن للنفس البشرية فلن يكفينا مئات الصفحات فالله سبحانه وتعالى يقول وهو أصدق القائلين :

الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ( الرعد ٢٨ ] .

أى أن الأمر متعلق بثلاثة أمور يعجز القلب أن يوفيها حقها لأن كل منها درجات تشرئب إليه الأعناق وفيها يتنافس المتنافسون . تلك الأمور الثلاثة هى : الإيمان بالله أولاً . ذكر الله ثانياً . اطمئنان القلوب ثالثاً .

ويهمنا هنا ذكر الله لأنه الوسط بين تلك الأمور فهو يتوقف على درجة الإيمان بالله وعليه يتوقف اطمئنان القلوب وتحقيق الأمن فى المجتمع المسلم وإلا لما أعطاه رسول الله صلوات الله وسلامه عليه تلك المكانة الرفيعة الفريدة حيث قال :

و ألا أخبركم بخير أعمالكم وأزكاها عند مليككم وأرفعها فى درجاتكم وخير لكم من إنفاق الذهب والورق وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم ؟ قلنا بلى . قال ذكر الله » .

لماذا نال ذكر الله تلك المكانة الرفيعة ؟

لأن ذكر الله معناه الإتصال بين العبد وربه فإذا تحقق ذلك الاتصال فهذا . معناه تزكية النفس وتطهير القلب وإيقاظ الضمير قال تعالى :

وأقم الصلاة إن الصلاة تنبى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر \$ [ العنكبوت ٤٥ ] .

أى أن ذكر الله فى النهى عن الفحشاء والمنكر أكبر من دور الصلاة فى ذلك الذكر أعم من الصلاة لأنه مطلوب فى كل وقت كما قال الحق جل وعلا : ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون فى خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب الناركه [آل عمران ١٩١].

وذكر الله معناه استحضار عظمة الله فى قلب العبد يتعاون فى ذلك حواس الإنسان وإحساساته : فذكر العينين البكاء وذكر اليدين العطاء وذكر الأذنين الإصغاء وذكر اللسان الثناء وذكر البدن الوفاء وذكر الروح الحوف والرجاء وذكر القلب التسليم والرضاء . والذاكر حين ينفتح لربه جنانه ويلهج بذكره لسانه ، يمده الله بنور من عنده فيزداد إيماناً إلى إيمانه

- 19 -

ويقيناً إلى يقينه فيسكن قلبه للحق ويطمئن به . وإذا اطمأن القلب للحق اتجه نحو المثل الأعلى وأخذ سبيله إليه دون أن تلفته عنه نوازع الهوى ولا دوافع الشهوة ومن ثم عظم أمر الذكر وجل خطره فى حياة الإنسان المسلم وبالتالى فى حياة المجتمع المسلم .

فذكر الله معناه كيف يكون المسلم إنساناً حقاً فى البيع والشراء، فى العلم والعمل، فى تأدية الواجبات وأخذ الحقوق فى الصلاة والصوم والحج وأداء الزكاة، فى الزواج والطلاق فى الجهاد والسفر، فى الغنى والفقر والسقم والصحة والسر والعلانية ..

إنه باختصار حياة الإنسان الحياة اللائقة به كخليفة الله فى الأرض وصدق الرسول الكريم علية حين قال : « مثل الذى يذكر ربه والذى لا يذكر مثل الحي والميت » . رواه البخارى .

وهذا القول للصادق المعصوم نابع من قول الحق جل وعلا : ﴿ وَلَكُنَ متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر وكانوا قوماً بورا ﴾ [ الفرقان ١٨ ] .

#### كيف يحقق ذكر الله الأمن ؟

بعدما عرفنا المفهوم الحقيقي للذكر فإننا يمكن أن نعرف بوضوح كيف يحقق ذكر الله الأمن يقول الحق تبارك وتعالى في أحاديث قدسية جليلة تبين أهمية اتصال العبد بربه ليحقق لنفسه الأمن الذي ينشده : ﴿ إِنَّى لِأَهُمُ بِأَهُلِ الأَرض عذاباً فإذا نظرت إلى عمار المساجد والمستغفرين بالأسحار صرفت العذاب عنهم كي . ﴿ أَنَا الله لا إِلَه إِلا أَنَا مالك الملك وملك الملوك ، قلوب الملوك في يدى وإن العباد إذا أطاعوني حولت قلوب ملوكهم عليهم بالرأفة والرحمة وإن العباد إذا عصوني حولت قلوب

---- Y • ----

ملوكهم عليهم بالسخط والنقمة فساموهم سوء العداب فلا تشغلوا أنفسكم بالدعاء على ملوككم ولكن اشغلوا أنفسكم بذكرى والتقرب إلى أكفكم ملوككم ﴾ .

« ابن آدم تفرغ لعبادتى أملأ صدرك غنى وأسد فقرك وإلا تفعل ملأت صدرك شغلاً ولا أسد فقرك » .

«يا ابن آدم خلقت السموات والأرض لم أعى بخلقهن أفيعيينى رغيف أسوقه إليك كل حين ، يا ابن آدم لى عليك فريضة ولك علىَّ رزق فإن خالفتنى فى فريضتى لم أخالفك فى رزق . وعزتى وجلالى إن لم ترض بما قسمت لك لأسلطن عليك الدنيا تركض فيها ركض الوحوش فى البرية لا ينالك منها إلا ما قسمته لك ولا أبالى » .

« ابن آدم عندك ما يكفيك وأنت تطلب ما يطغيك لا بقليل تقنع ولا من كثير تشبع . إذا كنت معاف فى بدنك آمناً فى سربك عندك قوت يومك فقد حيزت لك الدنيا بحذافيرها » .

وتدعيماً لهذا المنهج فى أهمية اتصال العبد بربه لتحقيق الأمن قال المصطفى صلوات ربى وسلامه عليه : « من أعطى فشكر ومنع فصبر وظلم فغفر وظلم فاستغفر فأولئك لهم الأمن وهم مهتدون » .

« من أصبح حزيناً على الدنيا فقد أصبح ساخطاً على ربه ومن شكى مصيبة نزلت به فكأنما يشكو الله عز وجل ومن قعد إلى غنى لينال من ماله فقد ذهب تلثا دينه » .

من أصبح وهمه الدنيا فرق الله عليه شمله وجعل ففره بين عينيه ولا ينال من الدنيا إلا ما كتب الله له ومن أصبح وهمه الآخرة جمع الله شمله وجعل غناه فى قلبه وأتته الدنيا وهى راغمة » .

- 11-

صدقت يا سيدى يا رسول الله يا من بلغت عن رب العزة الحكيم الحبير . نشهد أنك بلغت الرسالة وأديت الأمانة ونصحت الأمة وكشفت الغمة وأخرجنا الله برسالتك من ضيق الدنيا إلى سعة الآخرة ومن الظلمات إلى النور ومن القلق إلى الطمأنينة :

فذكر الله هو الفلاح والنجاح والرق الذى تنشده الشعوب والأم : فرقد أفلح من تزكى وذكر اسم ربه فصل ﴾ [ الأعلى ١٥ ] .

﴿ وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون ﴾ [الجمعة ١٠]

وذِكر الله هو الأمن من سيطرة الشهوات على النفس البشرية : (والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله) [آل عمران ١٣٥] .

إنه الحماية من إغواءات الدنيا والشيطان ونوازع النفس والهوى . إلى بلسيت بأربسع يرميننسسى بالنبسسسل عن قوس لها توتير إبليس والدنيا ونـفسي والهوى يارب أنت على الخلاص قديسر

وذِكر الله هو الأمن من نزول الشياطين علينا وهو العلاج في حال نزولها : فوهل أنبئكم على من تنزل الشياطين تنزل على كل أفاك أثيم ﴾ [الشعراء ٢٢١ – ٢٢٢ ) ﴿ إلا الدين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً ﴾ [الشعراء ٢٢٢] ﴿ ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قرين ﴾ [الزخرف ٣٦] ﴿ استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله ﴾ [المجادلة ١٩] .

وذكر الله معناه المعية مع الله وفي هذا الأمن كله والعز كله : (فاذكروني أذكركم واشكروا لي ولا تكفرون ( [ البقرة ١٥٢]

وقد فسر الحق هذه المعية فى حديث قدسى مهيب لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد : فقال جل ذكره :

أنا عند ظن عبدى بى وأنا معه إذا ذكرنى . فإن ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفسى وإن ذكرنى فى ملأ عنده ذكرته فى ملأ خير منه وإن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً وإن تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً وإن أتانى يمشى أتيته هرولة لهى .

وذكر الله معناه شكر الله على نعمائه وهذا الشكر يحقق الأمن للنفس التي ترجع إلى بارئها في كل أمورها معترفة بنعمته مقرة بفضله :

أو لا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً ﴾ [ مريم ٢٧ ]
أذكر نعمتي عليك وعلى والدتك ﴾ [المائدة ١١٠]

لتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه

ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام ﴾ [الحج ٢٨] . وذكر الله معناه الأمن والعلاج من النسيان والأمراض الأخرى : ﴿ واذكر ربك إذا نسيت ﴾ [الكهف ٢٤]

واذكر عبدنا أيوب إذ نادى ربه أنى مسنى الشيطان بنصب وعذاب ﴾ [ صـــ ٤١ ]

ورب مسنى الضر وأنت أرحم الراحمين ﴾ ﴿ لا إله إلا نت سبحانك إلى كنت من الظالمين ﴾

وذِكر الله معناه الأمن من انحراف العقيدة أو زيغها :

خلوا ما آتيناكم بقوة واذكروا ما فيه لعلكم تتقون ﴾ [ البقرة ، ٢٣ ، الأعراف ١٧١ ]
واذكر اسم ربك وتبتل إليه تبتيلا ﴾ [ المزمل : ٨ ] .
واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ﴾ [ الأعراف ٢٠٥ ] .
واذكر اسم ربك بكرة وأصيلا ﴾ [ الإنسان ٢٠ ]
واذكر نا يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ﴾
[ الأحزاب ٢٢ ]
( رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة ﴾
[ النور ٢٣ ]
وذكر الله معناه الأمن وقت الشدائد والمواقف الحرجة :

﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا ﴾

﴿ واذكروا إذ أنتم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون ﴾ [ الأنفال ٢٦ ]

وذِكر الله معناه الأمن في المأكل والمشرب :

فكلوا مما ذكر اسم الله عليه إن كنتم بآياته مؤمنين 
[الأنعام ١١٨]

﴿ وما لكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه ﴾ [الأنعام ١١٩]
﴿ فكلوا مما غنمتم حلالاً طيبا واتقوا الله ﴾ [الأنفال ٦٩]
﴿ كلوا من طيبات ما رزقناكم ولا تطغوا فيه ﴾ [طه ٨١]

---- Y £ -----

﴿ ياأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا ﴾ [المؤمنون ٥١]
﴿ كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور ﴾

وذِكر الله معناه الأمن من عقاب الله وغضبه مثلما حل على الأمم السابقة وإذا كان عقاب الاستئصال قد رفع ببعثة سيدنا محمد فهناك من ألوان العذاب النفسى ما هو أشد هلاكاً وإيلاما حيث يمنع الإنسان من الإحساس بأى نعيم مهما أحاطت به ألوان المتعة المادية : ﴿ وكم من قرية أهلكناها فجاءها بأسناً بياتا أو هم قائلون فما كان دعواهم إذ جاءهم بأسنا إلا أن قالوا إنا كنا ظالمين ﴾ [ الأعراف ٤ ، ٥ ]

فلما نسوا ما ذكروا به أنجينا الذين ينهون عن السوء وأخذنا الذين ظلموا بعذاب بئيس بما كانوا يفسقون ( الأعراف ١٦٥]

فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ﴾ [الأنعام ٤٤]

ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه ثم أعرض عنها ﴾ [السجدة ٢٢] وذكر الله معناه الأمن من غاشية الجهالة والضلالة وظلمات المادية العمياء :

أن أخرج قومك من الظلمات إلى النور وذكرهم بأيام الله 
[إبراهيم ٥]

واذكروا نعمة الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة 
[ البقرة ٢٣١ ]

فد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما ف الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾ [ يونس ٥٧ ]

فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى [ [طه ١٢٣]]

﴿ فَذَكِر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ [ ق ٢٥ ]

﴿ اللَّـين إذا ذُكِروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صماً وعميانا ﴾ [الفرقان ٧٣]

﴿ قد جاءكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها ﴾

وذِكر الله معناه الأمن من حسد الحاسدين وطمع الطامعين :

ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ( البقرة ١٠٩]

﴿ أَم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ﴾ [النساء ٤٥]

الناس قدجاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما فى الصدور ﴾

وذِكر الله معناه الأمن من ارتكاب ما يُغضب الله والابتعاد عن رضوان الله ورحمته :

وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون﴾ [النحل ٩٠]

أفمن يعلم أنما أنزل إليك من ربك الحق كمن هو أعمى إنما يتذكر أولوا الألباب ﴾ [الرعد ١٩]

إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون 
[الأعراف ٢١٠]

فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك فى ضلال مبين

﴿ومن يعرض عن ذكر ربه يسلكه عذاباً صعدا ﴾ [الجن ١٧]

وجئ يومئذ بجهنم يومئذ يتذكر الإنسان وأنى له الذكرى

وذِكر الله معناه الأمن من التشاحن والبغضاء بين المنحرفين عن منهج الله ، وذلك التشاحن الذى يحول الحياة الدنيا إلى جحيم لا يطاق :

والقرآن ذى الذكر بل الذين كفروا فى عزة وشقاق له [ ص ١ ]

﴿ إِنمَا يَرِيدُ الشَيطانُ أَنْ يَوقَع بَيْنَكُمُ العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله ﴾ [المائدة ٩١]

وذِكر الله معناه الأمن من عاديات الزمن التي يصيبنا الله بها ابتلاء وتمحيصاً :

أو لا يرون أنهم يفتنون فى كل عام مرة أو مرتين ثم لا يتوبون ولا هم يذكرون ﴾ [ التوبة ١٢٦ ]

﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص من الثمرات لعلهم يذكرون ﴾ [الأعراف ١٣٠]

﴿ فَإِمَّا تَتَقَفُّنُّهُمْ فَي الْحُرَبِ فَشَرَدَ بِهِمْ مَنْ خَلَفُهُمْ لَعَلَهُمْ يَذْكُرُونَ ﴾ ۲ الأنفال ٥٧ ] وذِكر الله معناه الأمن من عدم الوفاء بالعهود مما قد يسبب معاناة لا حصر لها لمن يتضررون بعدم الوفاء هذا : ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا إن الله يعلم ما تفعلون ﴾ [النحل ٩١] وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسئولا ﴾ [الإسراء ٣٤] ﴿ وأوفوا بعهدى أوف بعهدكم وإياى فارهبون ﴾ [البقرة ٤٠] ﴿ وَإِذَا قَلْتُم فَاعدلوا ولو كَانَ ذَا قَرَبَى وَبِعَهد الله أوفوا ﴾ ٢ الأنعام ٢ ١٥٢ ﴿ فأنساه الشيطان ذكر ربه فلبت في السجن بضع سنين ﴾ [يوسف ٢٤٦] وذِكر الله معناه الأمن في ظل الرحمن : فقل من يكلؤكم بالليل والنهار من الرحمن بل هم عن ذكر ربهم معرضون ﴾ [ الأنبياء ٤٢ ] ﴿ أَأَمنتم من في السماء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور ﴾ ۲۱۲ ۲۱۶ ﴿ أَم أَمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصباً فستعلمون كيف ندير که [ الملك ١٧ ] أو لم يروا إلى الطير فوقهم صافات ويقبضن ما يمسكهن إلا الرحن. إنه بكل شيء بصير ﴾ [اللك ١٩]

أمن هذا الذى هو جند لكم ينصركم من دون الرحمن إن الكافرون إلا في غرور ﴾ [ الملك ٢٠ ]

أمن هذا الذى يرزقكم إن أمسك رزقه بل لجوا فى عتو ونفور ﴾

وهكذا فإنه لا يمكن حصر المجالات التى يحقق فيها ذكر الأمن لأنه لا يتناول النفس البشرية فقط بتركيبها الإعجازى الغريب بل إنه يمتد ليشمل كل ما يؤثر فى تلك النفس ودنياها وأخراها وانعكاس هذا التأثير على القلب بما يحقق اتصاله بمقلب القلوب ، الله نور السموات والأرض . وبالتالى فإنه يعجز القلم عن توفية هذا المجال حقه ويكفينا أن نردد قول الحق سبحانه وتعالى :

وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين 
 إ الذاريات ٥٥ ]

الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ [الرعد ٢٨]

ثالثاً : الحرف الثالث من كلمة الأمن وهو : النون للفرح الكامل :

قد يثور إلى الذهن تساؤلات عميقة نتيجة هذا العنوان مضمونها : هل هناك فرح ناقص وفرح كامل ؟ وما هو الفرق بينهما ؟ وكيف نتحقق الأمن فى الثانى ولا يتحقق فى الأول ؟ وهل كل هؤلاء الذين نجدهم فى الدنيا فرحين لا يشعرون بالأمن ؟ ونقول بصدق اليقين فى كلام الله : إن الفرح الكامل هو الفرح بالله ومن الله ولله . وهذا القول نابع من دستور الله عز وجل :

- 19 -

قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون ﴾ [يونس ٥٨]

وأنه هو أضحك وأبكى وأنه هو أمات وأحيا 
 إ النجم ٢٢ ـــ ٤٢ ]

وأى فرح خلاف ذلك فهو زائف ومؤقت لأنه لا يحقق للنفس ابتهاجها الدائم وطمأنينتها المنشودة مما يجعل الإنسان يلهث وراء كل ما يتصور أنه يحقق له السعادة حتى ولو أدى به الأمر إلى ارتكاب المنكرات . ولكنه سرعان ما يزول تأثير تلك العوارض الزائفة وترجع النفس إلى قلق أشد لأنها بعدت أكثر عن منهج الله .

﴿ ذالكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون ﴾ .

فالفرح الكامل هو الفرح بكل ما يرضى الله من إقامة دعائم الحق والخير والعدل فى المجتمعات البشرية لأن تلك الدعائم تحقق كل معانى الأمن والطمأنينة والسكينة فى الدنيا ثم لها الجزاء الأوفى فى الآخرة وفيما عدا ذلك فهو متاع الغرور لا يستحق أى فرح لأنه زائل . هذا الزوال نفسه مذعاة للحسرة كما قال أحد الصالحين :

أشد الغسم عنسدى فى مرور تيقسن عنسه صاحبسه ارتحالا أرى الدنيسا على من كان فيها تدور فلا تديم عليسنسه حالا والأمثلة القرآنية التى ضربها لنا الحق جل وعلا تجل عن الحصر وتوضح لنا فى يقين لا يعتريه أى شك أن الفرح بمتاع الحياة الدنيا لا يحقق أى نوع من أنواع الأمن بل على العكس من ذلك فهو مدعاة لانتقام الله عز وجل فكيف يأمن من يعرف أن فرحه هذا عاقبته وخيمة ؟

······ ٣ • ·····

(حتى إذا كنتم فى الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين . فلما أنجاهم إذا هم يغون فى الأرض بغير الحق ، يا أيها الناس إنما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم إلينا مرجعكم فتنبئكم بما كنتم تعملون له ايونس ٢٢ – ٢٣]

﴿ وفرحوا بالحياة الدنيا وما الحياة الدنيا في الآخرة إلا متاع ﴾

﴿ فليضحكوا قليلًا وليبكوا كثيراً جزاء بما كانوا يكسبون ﴾ [التوبة ٨٢]

إن الدين أجرموا كانوا من الدين أمنوا يضحكون »
[المطففين ٢٩]

﴿ فَالْيُومِ الَّذِينَ آمَنُوا مَنَ الْكَفَارِ يَضْحَكُونَ ﴾ [المطففين ٣٤]

ويعرض لنا الحق تبارك وتعالى العبر والعظات بكل أمة تركت العمل بما أمرت به فكان عاقبة أمرها أن افتتنها الله بالرخاء والسعة والصحة مكان البأساء والضراء ففرحت بتلك الماديات الحقيرة ونست خالقها المنعم . فهل يمكن أن تشعر تلك الأمم بالأمن ؟ حاشا لله أن تكون سنته فى خلقه فلابد أن يذيقها من ألوان العذاب ما لا تقدر على احتماله سواء عذاب الاستئصال فيما مضى أو الشقاء النفسى منذ بعثة سيدنا محمد صلوات ربى وسلامه عليه :

﴿ فَلَمَا نَسُوا مَا ذَكَرُوا بَهُ فَتَحْنَا عَلِيهِمَ أَبُوابَ كُلَّ شِيءَ حَتَّى إِذَا فَرَحُوا

بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين ﴾ [الأنعام ٤٤]

فأى أمن يشعر به الإنسان إذا فرح بما يغضب الله أو فرح بما آتاه الله من نعمة وبُعد عن منهج الله :

الألا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب ولهم عذاب أليم (آل عمران ١٨٨]

وأى أمن يشعر به الإنسان إذا علم أن الله لا يحب الفرحين بالمتاع الدينوى والترف الزائل والحياة والغرور وهذا ما أخبرنا به الرحمن الرحيم ف قرآنه الكريم :

إذ قال له قومه لا تفرح إن الله لا يحب الفرحين ﴾ [ القصص ٧٦]

حتى إذا ظهرت علامات الفرح على بعض الناس من كثرة الأموال والبنين فلا نغتر بذلك لأنه نعيم فى الظاهر شقاء فى الباطن لأنه قال وقوله الحق :

ولا تعجبك أموالهم وأولادهم إنما يريد الله أن يعذبهم بها فى الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون ﴾ [ التوبة ٨٥]

وأى أمن يشعر به الإنسان إذا كان فرحه مبنى على التقاعد عن الجهاد فى سبيل الله والبخل بالمال والنفس والخوف من خوض المشاق فى سبيل إرساء أسس الحق والدين :

﴿ فَرْحَ الْحُلْفُونَ بمقعدهم خلاف رسول الله وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم فى سبيل الله وقالوا لا تنفروا فى الحر قل نار جهنم أشد حراً لو كانوا يفقهون فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً جزاء بما كانوا يكسبون ﴾ [التوبة ٨١ -- ٨٢]

--- ٣٢ ----

حقاً إن الأمن هو فى الفرح الحقيقى القامم على تقوى الله لأن الفرح هنا معناه اتصال القلب بالحالق وكفى بها من فرحة .

إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون \$ [ الأحقاف ١٣ ]

أى أن الأمن من الهم والحزن هو في تقوى الله واتباع هداه :

فمن اتقى وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون 
[الأعراف ٣٥]

فمن تبع هدای فلا خوف علیهم ولا هم یحزنون که [ البقرة ۳۸ ]

ولذلك فقد كان الإنسان العارف بالله المتصل به يقول : ( نحن فى سعادة لو علم بها الملوك لجالدونا عليها بالسيوف ) وكيف لا ؟ وهو متصل بنور السموات والأرض إنه السعادة كلها والفرح كله والطمأنينة بأكملها : **لولاك يا سسسر الوجسسود ما طاب عيشى ولا وجسودى ولا ترغت فى صسسلاتى ولا ركوعسى ولا مسجسودى** وهكذا من يظن الدين قيوداً تحد من حرية الإنسان فقد ضل ضلالاً كبيرا وبعد عن منهج الحق الذى أنزل علينا القرآن هدى ورحمة وشفاء لما فى الصدور ولا أدل على ذلك من تلك الكلمات النورانية التى يواس بها الله مسحانه وتعالى نبيه وحبيبه وقت شدته فيدد ظلام حزنه ويشيع فى نفسه

ولا يحزنك قولهم إن العزة الله جميعا هو السميع العليم ﴾ [يونس ٦٥]

فرحة وبهجة :

ومن كرم الله تعالى وتفضله علينا أن هذه المواساة لم تقتصر على الرسول

فقط بل إنها امتدت لتشمل كل مؤمن دخل فى رحاب الإسلام مسلماً وجهه لله وللرسول فقال جل شأنه :

ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين 
[آل عمران ١٣٩]

وا الله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلا خوف عليهم ولا هم عزنون ( المائدة ٦٩ ]

هذا هو الفرح الكامل وهذا هو الأمن الحقيقي إنه الفرح النابع من اتباع منهج الله وطلب مرضاته والاستعانة به وقت الشدائد :

ياصاحب الهم إن الهم منفــرج أبشر بخير فإن الفــــارج الله اليأس يقطع أحيانــاً بصاحبــه لاتيـــأس فإن الكــــاف الله الله يحدث بعد العسـر ميسـرة لاتفزعـــن فإن الصانـــع الله إذا بلــيت فشــق بالله وارض به إن الذى يكشف البلـوى هو الله والله مالك غير الله من أحــــد فحســــبك الله فى كل لك الله

إن هذا الفرح تنبع أهميته العظمى في تحقيق الأمن من عدم اقتصاره على الدنيا فقط بل إنه يمتد ليشمل الدارين :

\* فالفرح بالجهاد فى سبيل الله هو فرح كامل لأنه يضمن إحدى الحسنيين إما النصر فى الدنيا وما يتبعه من تحقيق مغانم وإما النعيم فى الآخرة :

ولا تحسبن الذين قتلوا فى سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون فرحين بما أتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون يستبشرون بنعمة من الله وفضل وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين ﴾ [آل عمران ١٦٩ -- ١٧١] .

- ٣٤ ----

« والفرح بتقوى الله هو فرح كامل لأن فيه المعية مع الله في الدنيا والنجاة من العذاب في الآخرة :

إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ( [ النحل ١٢٨ ]

وينجى الله الذين اتقوا بمفازتهم لا يمسهم السوء ولا هم يحزنون »

٭ والفرح بالوفاء بعهد الله هو فرح كامل لأن عاقبته كلها خير ففيها تلقى الوعد الإلهى وياله من تلق :

وأوفوا بعهدى أوف بعهدكم وإياى فارهبون ﴾ [ البقرة ٤٠ ]

إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون ﴾ [ فصلت ٣٠ ]

• والفرح بكتاب الله هو فرح كامل لأن فيه الحير كله والهدى والرحمة والبشرى :

أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ﴾ [ العنكبوت ٥١ ]

ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ﴾ [النحل ٨٩]

وهكذا إذا حاولنا أن نحصر سبل الفرح الكامل فلن يسعنا الجهذ لأنه هو الفرح الحقيقى النابع من الحق إنه الفرح بالله ومن الله ولله وهو السبيل الوحيد لتحقيق الأمن للنفس المؤمنة وتجنيبها كل عوامل القلق والتشتت

بالتعرض لأفراح وهمية مؤقتة تزول بزوال تأثيرها وبزوالها تترك فى النفس ألماً وحسرة على ما فرطت فى جنب الله بضياع فترة من العمر والمال والمجهود فى تحصيل متاع الدنيا الزائف . وهو ما يحذرنا منه سبحانه وتعالى أشد التحدير ويين لنا منهجه واضحاً جلياً ليأخذ بيدنا من الظلمات إلى النور حتى لا تذهب النفس حسرات :

أن تقول نفس يا حسرتى على ما فرطت فى جنب الله وإن كنت لمن الساخرين ﴾ [ الزمر ٥٦ ]

وبشرح الحرف الثالث من كلمة الأمن وهو النون نكون قد انتهينا من شرح المفهوم الإسلامي للأمن . وننتقل إلى قمة أخرى من قمم الإسلام وهي المنهج التطبيقي لتحقيق الأمن للإنسان المسلم . فالإسلام دين عملي واقعى لم يقتصر على وضع المفهوم بل إنه وضع له الأسس والقواعد التي ترسخه وتعمقه في المجتمع الإسلامي ففرض من القوانين والتشريعات العقائدية ما يحمى المسلم من كل ما يعرضه لعوامل القلق والاضطراب سواء داخلياً « في عقيدته وروحه ونفسه » أو خارجياً « في ممارسته الحياة اليومية مع إخوانه المسلمين » .

وسنتعرض بمشيئة الله لذلك المنهج الربانى فى تحقيق الأمن للمجتمع الإسلامى لنعرف كيف يقف الإسلام عملاقاً شامخاً يتحدى كل النظم والقوانين التى تتباهى بها الأمم .

#### المنهج الإسلامي لتحقيق الأمن :

إن الإسلام حقق الأمن للإنسان في صورة مضيئة مشرقة حيث أفاض على القلوب الطمأنينة وعلى العقول النضج والوعى ونقل البشرية إلى تلك

القمة الساحقة وفتح لها آفاقاً واسعة سواء فى ذلك الآفاق المكانية أو الزمانية لتجول فيها وتعرف أن وعد الله حق وأن لا ملجاً من الله إلا الله بالاعتصام واتباع منهجه :

أو لم ينطروا فى ملكوت السموات والأرض ( الأعراف ١٨٥]
إن فى ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد )
[ق ٣٣]

﴿ وكأين من آية في السموات والأرض يمرون عليها ﴾

وهكذا فإن تلك الآفاق تحرر الإنسان من وطأة بشريته التى تسجنه داخل جدران جسده وعقله وأهوائه وشهواته وتسبب له القلق والضياع .

ثم لم يقتصر الإسلام على ذلك بل إنه وضع منهجاً متكاملًا لذلك الإنسان يحقق له الأمان المطلق الذى تنشده كل نفس بشرية . يشمل هذا المنهج خمسة دعائم أساسية تشكل فى مجموعها دين الإنسان ودنياه واقعه وأخراه احتياجاته العاجلة واحتياجاته الأخروية تلك الدعائم هى :

۱ ... الأمن للعقيدة :

حيث تشدد فى توحيد العقيدة وبين أن الإسلام هو رسالة الرسل أجمعين ووضع دعائم الإيمان بالغيب كأساس لتقوية العقيدة . وصحح عقائد أهل الكتاب وحرم الردة . ٢ ـــ الأمن للنفس :

حيث عالج مخاوف النفس البشرية بشتى صورها سواء الخوف من الموت أو فوات الرزق أو المصاعب والمخاطر وحارب المذموم من الأخلاق كالغيرة

والحسد والنفاق والغش والكذب والخديعة والغيبة والتميمة وعالج اليأس أخطر أعداء النفس البشرية .

٣ --- الأمن للعقل :

حيث أعد البشرية للرشد العقلى وحمايتها من استنفاذ العقل في تية الفلسفات الذهنية وأهلها لاستخدام هذه الأداة العظيمة في إدراك الحق وأسرار الخلق ولذلك كان هناك من القوانين الإلهية الكثير لحماية ذلك العقل أهمها تحريم المسكرات وكل ما يضر بالعقل بزجه في متاهات الجاهلية العمياء .

€ ـــ الأمن للعرض :

حيث حدد منهجه في الحفاظ على العرض بتحريم الفواحش ما ظهر منها وما بطن ليعين الناس على التسامي ويطهر المجتمع مما يشوبه من أدران تسبب له القلق والضياع .

هـ الأمن للمال :

فالمال عصب الحياة وأى اختلال فى تداوله يعرض المجتمعات الإنسانية إلى هزات اقتصادية عنيفة فحرم كل طريقة لتداول الأموال بالباطل مثل السرقة أو الغش أو الرشوة أو القمار أو احتكار الضروريات لإغلائها أو جميع أنواع البيوع المحرمة .

وسنتناول بالتفصيل إن شاء الله تلك النقاط الحمس لنوضح كيف يحقق الإسلام الأمن للبشرية وكيف يعصمها من السقوط فى مهاوى القلق وكيف يأخذ بيدها إلى الطمأنينة والرضا والسعادة التى هى مطمع كل إنسان وغاية مسعاه . فالله يقول الحق وهو أصدق القائلين :

وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحة للمؤمنين ﴾ [الإسراء ٨٢] ﴿ وشفاء لما في الصدور وهدى ورحة للمؤمنين ﴾ [يونس ٥٧] ﴿ ولقد جئناهم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحة لقوم يؤمنون ﴾ [الأعراف ٥٢]

ولنا أن نتخيل مجتمعاً دستوره الرحمة وملجأه الرحمن الرحيم ونبيه هو نبى الرحمة : أى أمن وأى طمأنينة تشيع فيه . فلنرهف السمع ونوقظ الحواس ونحن تنصت إلى ما جاءت به الشريعة الغراء لترمى بكل الوضوح وبكل معانى العظمة دعائم الأمن ليكون هو البشرى وهو الغاية وهو الجزاء الأوفي :

﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ [ الأنعام ٨٢ ]

فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم فى الغرفات آمنون ﴾

#### أولًا ... تحقيق الأمن للعقيدة :

إن المنهج القرآنى فى دعم العقيدة الإسلامية غنى وزاخر ويجل عن الوصف . وكيف لا والتشريعات والتوجيهات الإسلامية كلها تنبع من أصل واحد وترتكز على ركيزة واحدة وهى عقيدة التوحيد المطلق . ومن تلك العقيدة فى الله تنبع كل التصورات الأساسية التى تقوم عليها المناهج الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والأخلاقية والتى تؤثر على علاقات الناس بعضهم ببعض وفى العلاقات الدولية . كما أنها تجعل العبادات قاعدة للمعاملات بما فيها من تطهير للضمير والسلوك . وبالتالى فإن أى خلل فى

--- ٣٩ ---

دعم تلك العقيدة معناها إشاعة القلقلة والاضطرابات فى المجتمع الإنسانى حيث يتبع كل فرد هواه مما يترتب عليه الفوضى الشاملة فى المجتمع ككل :

﴿ ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله ﴾ [ القصص ٥٠ ]

فما هى تلك الخطوات التى اتخذها المنهج الإلهى لمدعم العقيدة الإسلامية ، إن تلك الخطوات تتمثل فى نواحى شتى نوجزها فيما يلى : ١ ـــ التشدد فى توحيد العقيدة :

إن الإسلام يتشدد فى توحيد العقيدة فى الله ورسله حماية للمؤمن من تشتته بين أهواء ونوازع شتى تبدد طاقاته الروحية وتضيع معالم الهدف والطريق . قال تعالى :

﴿ إن الدين عند الله الإسلام ﴾ [آل عمران ١٩]

إن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا أولتك هم الكافرون حقاً وأعتدنا للكافرين عذاباً مهيناً ﴾ [النساء ١٥٠ – ١٥١]

فكل الأنبياء عملوا فى معسكر واحد هو معسكر التوحيد وتحت لواء واحد هو قول ﴿ لا إله إلا الله ﴾ أما اختلاف المناهج فى الشريعة فقد جاء حسب تطور البشرية من طفولتها المادية إلى شبابها الجارف إلى رجولتها الكاملة على يد خاتم الأنبياء عليه وما من شك فى أن البشرية فى فجرها أيام آدم ونوح وهود وصالح وإبراهيم غير البشرية أيام موسى وعيسى وغير البشرية أيام محمد عليه فعقيدة الأنبياء جميعاً واحدة وهى التوحيد أما الشرائع فإنها جاءت مطابقة لمقتضى أحوال الأم فيما يصلحهم ديناً ودنيا .

قال تعالى : ﴿ وَلَكُلْ أَمَةَ جَعَلْنَا مُنْسَكًا هُمْ نَاسَكُوهُ ﴾ [ المائدة ٤٨ ] وقال جل شأنه : ﴿ لَكُلْ جَعَلْنَا مَنْكُم شَرْعَة وَمَنْهَاجًا ﴾ [ المائدة ٤٨ ]

ولا شك أن هذا التوحيد هو العقيدة اللائقة بإنسان يرى وحدة الناموس في هذا الوجود أينما امتد بصره ولأنه هو التصور الكفيل بضم المؤمنين جميعاً في موكب واحد هو موكب النور في مواجهة صفوف الكفر وأحزاب الشيطان ومن ثم كان الإسلام هو الدين وكان المسلمون المعتقدون عقيدة صحيحة لم يدخلها أى نوع من أنواع الشرك هم ﴿ خير أمة أخرجت للناس ﴾ .

وقد عنى الإسلام عناية بالغة بتقدير حقيقة وحدانية الله سبحانه وحدانية لا تلتبس بشبهة شرك أو مشابهة فى آية صورة من الصور وذلك لإخراج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده ليعرفوا من صاحب السلطان فى هذا الكون وفى هذه الأرض فلا يخضعون إلا له ولمنهجه وشريعته فى الحياة وهنا يتحقق الأمن والطمأنينة للمجتمع المسلم .

قال تعالى فى حديث قدسى جليل يعتبر دستوراً تطبيقياً يؤكد على أن الإيمان بوحدانية الله تعالى والتسليم له وحده كفيل بنحقيق كل دواعى الأمن للإنسان المؤمن :

إيا موسى ما أحبنى من أحب المال وما أحبنى من أحب الدنيا فإنه لا يسع قلب واحد حبى وحبها أبداً . يا موسى ما خافنى من خاف الحلق وما توكل على من خاف فوات الرزق وعزتى وجلالى ما توكل على عبد إلا كفيته وبيدى مفاتح الملك والملكوت وما اعتصم بى عبد إلا أدخلته الجنة وكفيته كل مهمة ومن اعتصم بغيرى أسخت الأرض من تحته وقطعت الأسباب من فوقه ولا أبالى كيف أهلكته . يا موسى خس كلمات ختمت

لك بهن التوراة إن عملت بهن نفعك العلم كله وإلا لا ينفعك شيَّ منه » • الأولى : لا تخف ذا سلطان ما دام سلطانى باقياً وسلطانى دائم لا يزول أبداً .

\* الثانية : كن واثقاً من رزق مضمون لك مادامت خزائنى مملوءة وخزائنى مملوءة لا تنفذ أبداً .
\* الثالثة : لا تر عيب غيرك مادام فيك عيب والمرء لا يخلو من عيب أبداً .
\* الرابعة : لا تدع محاربة الشيطان مادامت روحك فى بدنك فإنه لا يدع محاربتك أبداً .

، الخامسة : لا تأمن مكرى حتى ترى نفسك فى الجنة وفى الجنة أصاب آدم ما أصاب فلا تأمن مكرى أبداً .

أهمية التوحيد فى المنهج الإسلامى :

قال المصطفى صلوات ربى وسلامه عليه : « أيحب أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن كل ليلة ؟ فثقل ذلك على المسلمين وقالوا أينا يستطيع ذلك يارسول الله ؟ فقال لهم : اقرءوا : ﴿ قل هو الله أحد . الله الصمد . لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحدكه » .

فلماذا احتلت سورة الإخلاص هذه المكانة ؟ يتضح هذا من اسمها فهى إخلاص الوجه لله وحده لا نشرك به سلطاناً :

فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم ﴾

إنه الله الذى يجب أن يقاتل المؤمنون فى سبيله لإعلاء كلمة الحق ولا يخشون إلا إياه سبحانه وتعالى :

ألا تقاتلون قوماً نكثوا أيمانهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدءوكم أول مرة أتخشونهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين ( التوبة ١٣ ]

إنه الله الله الواحد الذى يهدى إلى الحق من اتبع سبيله ويضل من اتبع الشهوات : ﴿ قُلْ هُلْ مَنْ شَرَكَائُكُمْ مَنْ يَهْدَى إلى الحق قُلْ الله يهدى للحق ﴾ [التوبة ٣٥]

﴿ أَفُرأَيت من اتخذ إله هواه وأضله الله على علم ﴾ [ الجائية : ٢٣ ] .
هو الواحد الأحد له ملكوت السموات والأرض وتلك الأحدية فى حد
ذاتها لها عظمتها فى إشاعة الأمن فى الوجود كله لأنه كما قال جل وعلا :

﴿ لَوَ كَانَ فِيهَا آلهَةَ إِلَّا اللهُ لَفُسَدْتًا ﴾ [الأنبياء ٢٢]

وتلك الوحدانية تحرر النفس من كل خوف من آلهة عاجزة تظهر فى صورة ملوك جبارين فى الأرض وهم لا يملكون حولًا ولا قوة أمام قوة الله: (وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطاناً فأى الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون ﴾ [ الأنعام ٨١ ]

إنه الفرد الصمد الذى يقصده الناس فى قضاء حوائجهم ويغيث الملهوف ويفرج كرب المكروبين ويرفع راية المنصورين ويهدى الحيارى واليالسين :

أمن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أإله مع الله قليلًا ما تذكرون . أمن يهديكم فى ظلمات البر والبحر ومن يرسل الرياح بشراً بين يدى رحمته أإله مع الله تعالى الله عما يشركون أمن يبدؤا الخلق ثم يعيده ومن يرزقكم من السماء والأرض أإله مع الله قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ [التمل ٢٢ – ٢٤] إنه الله الذى لم يلد ولم يولد لأنه غنى عن العالمين :

--- 27 ----

وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه هو الغنى ﴾ [ يونس ٦٨ ]
ألا إنهم من إفكهم ليقولون ولد الله وإنهم لكاذبون ﴾ .
[ الصافات ١٥١ -- ١٥٢ ]

و لو أراد الله أن يتخذ و لداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبحانه هو الله الواحد القهار ﴾ [ الزمر ٤ ]

إنه الله الذي ليس له كفواً أحد سبحانه وتعالى جل شأنه :

﴿ يا صاحبى السجن أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار ﴾ [ يوسف ٣٩ ]

ألا له الحلق والأمر تبارك الله رب العالمين ﴾ [الأعراف ٤٥]

وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة سبحان الله وتعالى عما يشركون

﴿ وربك يعلم ما تكن صدورهم وما يعلنون ﴾

وهو الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة وله الحكم وإليه ترجعون \$

﴿ قُلُ أَرَايتُم إِنْ جَعَلَ الله عَلَيْكُمَ اللَّيلَ سَرَمَداً إِلَى يَوْمَ القيامة مَنَ إِلَهُ غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون ﴾

و قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمداً إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ( القصص ٦٨ - ٧٢] سبحانك ربى لا إله إلا أنت يا من يقف القلم عاجزاً خاشعاً أمام عظمة منهجك فى توحيد عقيدتنا بما يحقق للنفس اطمئنانها وسكونها إلى من بيده أمرها :

--- \$\$ ----

سبحانك اللهم أنت الواحد كل الوجود على وجودك شاهد ياحى ياقيــــوم أنت المرتجى وإلى علاك عنا الجبين الساجد ٢ ــ التأكيد على أن هذا المفهوم يجعل المسلم يزداد يقيناً واعتزازاً بدينه ويجعل نفسه تطمئن إلى أن هذا الدين هو الحق المبين حيث دعا إليه رسل الله أجمعين من عهد آدم إلى خاتم الأنبياء وسيد المرسلين سيدنا محمد عليه [

ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه [ آل عمران: ١٩].
لاذا ؟ لأن الإسلام هو الرسالة التي بعث بها الأنبياء عبر تاريخ البشرية فهاهو سيدنا نوح يخاطب قومه فيقول لهم : ﴿ فَإِنْ تُولِيمَ فَما سألتكم من أجر إن أجرى إلا على الله وأمرت أن أكون من المسلمين ﴾

ويحدثنا الله سبحانه وتعالى عن عقيدة سيدنا إبراهيم أبو الأنبياء فيقول جل شأنه : ﴿ ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً ﴾ [آل عمران : ٦٧] .

وغرس سيدنا إبراهيم في نفسو أولاده الإسلام وأنشأهم عليه وأوصاهم به .

ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب يا بنى إن الله اصطفى فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ [ البقرة : ١٣٢ ] .

وكان أهم ما يشغل أحد أحفاده وهو نبى الله يعقوب ساعة الموت حينَ لقاء الواحد القهار هو الوصية بدين الحق دين التوحيد ألا وهو الإسلام .

أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ما تعبدون من

بعدى قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلهاً واحداً ونحن له مسلمون ﴾ [ البقرة: ١٣٣ ] .

وقالت الملائكة عندما كلفها الله بإخراج الذين آمنوا من قوم لوط. وإهلاك الباقين الذين كذبوا به وجحدوا نعمة ربهم : ﴿ فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين ﴾ [الذاريات: ٣٦] .

وها هو سيدنا موسى يبلغ المنهج الإلهى فيخاطب قومه قائلًا : ﴿ يا قوم إن كنتم آمنتم بالله فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين ﴾ [ يونس: ٤٨ ] .

وعندما آمن السحرة برسالة موسى وهددهم فرعون بأبشع أنواع العقاب قالوا له فى يقين لا ينزعزع وقلب مطمئن بحلاوة التوحيد . ﴿وما تنقم منا إلا أن آمنا بآيات ربنا لما جاءتنا \* ربنا أفرغ علينا صبراً وتوفنا مسلمين ﴾ [ الأعراف : ١٢٦ ] .

حتى فرعون عندما أدركه الغرق وعرف أنه لا ملجاً من الله إلا الله قال : ﴿ آمنت أنه لا إله إلا الذى آمنت به بنوا إسرائيل وأنا من المسلمين ﴾ [ يونس ض ٩٠ ] .

وعلى لسان سليمان يقول الحق جلا وعلا : ﴿ فَلَمَا جَاءَتَ قَيْلُ أَهْكُذَا عرشك قالت كأنه هو وأوتينا العلم من قبلها وكنا مسلمين ﴾ [ التمل : ٢٤ ] .

وتقول ملكة سبأ بعد أن هداها الله على يد نبيه سليمان : ﴿ وأسلمت مع سليمان الله رب العالمين ﴾ [ التمل : ٤٤ ] .

ويحكى لنا الله سبحانه وتعالى عن ذلك الحوار الربانى بينه وبين رسوله الكريم عيسى فيقول جل شأنه : ﴿ وَإِذْ أُوحِيتَ إِلَى الْحُوارِيينِ أَنْ آمَنُوا بِى وبرسولى قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون ﴾ [ الأنبياء: ١٠٨ ] .

--- £7 ---

وقال تعالى لصفيه وحبيبه محمد خاتم الأنبياء وسيد المرسلين ﴿ قُلْ إَنْ أمرت أن أعبد الله مخلصا له الدين وأمرت لأن أكون أول المسلمين ﴾ [الزمر: ١١ -- ١٢] .

وهكذا فلا حجة للناس على الله بعد الرسل ولا عدوان إلا على الظالمين ولا عذر لعقيدة متميعة تتأرجح بين الشلث واليقين فالإسلام رسالة شامخة وارفة الظلال مغدقة الثمار ترفع رؤوس معتنقية عالية وتملأ نفوسهم عزة وأمنا وتضفى على خطواتهم ثباتاً وإرادة وكيف لا وهو عقيدة رسل الله أجمعين صفوة البشرية وساداتها جاء بها خاتمهم وأمامهم صلوات ربى وسلامه عليه فأغدق على النفس المؤمنة الطمأنينة والسكينة وسد عليها كل منافذ الشلك والقلق .

#### ٣ \_ الإيمان بالغيب كأساس لدعم العقيدة :

إن أعظم ما يدعو لدعم العقيدة وجعلها راسخة متينة لا تتزعزع هو مدى الإيمان بالغيب فالمؤمن يتحمل ما يلاقيه من عنت ومشقة فى الحياة راضياً لأنه محتسب أجره عند الله يطلب عفوه وغفرانه ودخول جناته كما أنه يتجاوز عن الزلات ويعفو عن المسىء ويكظم غيظه ويدفع بالتى هى أحسن ابتغاء مرضاة الله إيماناً بالغيب الذى نبأنا عنه الصادق المعصوم .

إن الإيمان بالغيب هو الاختبار الحقيقى للإنسان لأنه يجاهد وجوده المادى فى سبيل وجوده المعنوى دون أن يرى الله صاحب الوجود الحقيقى ودون أن يرى الجنة أو النار لو تكشف له كل هذا لخضع لله جبراً وقسراً واختار الجنة وخشى النار لعظمة الأولى وجمالها وهول الثانية وجحيمها . وبالتالى لا يصبح هناك مجال لتفاوت أقدار الناس ومكانتهم ولا ينصهر الإنسان وينصقل بخوض تجربة الحياة الدنيا التي أرادها الله له . ولننصت إلى

-- £V ---

حديث رسول الله على للعرف فضل الله على من عبده بظهر الغيب : عن ألى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله على : «إن لله ملائكة يطوفون فى الطرق يلتمسون أهل الذكر فإذا وجدوا قوماً يذكرون الله تنادوا هلموا إلى حاجتكم فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا . قال فيسألهم ريهم وهو أعلم بهم : ما يقول عبادى ؟ قال : يقولون : يسبحونك ويكبرونك ويمجدونك قال : فيقول عبادى ؟ قال : قال يقولون : لو رأوك كانوا أشد لك عبادة وأشد لك تمجيداً وأكثر لك قال يقولون : لو رأوك كانوا أشد لك عبادة وأشد لك تمجيداً وأكثر لك قال فيقول : يسألون ؟ قال يقولون : يسألونك الجنة . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لو أنهم رأوها كانوا أشد عليها حرصاً وأشد لها طلباً وأعظم فيها رغبة . قال : فمم يتعوذون ؟ قال : يتعوذون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لا والله ما رأوها . قال فيقول : فكيف لو رأوها ؟ قال يقولون : لو رأوها كانوا يتعوذون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لا والله ما رأوها . قال فيقول : فكيف لو رأوها ؟ قال يقولون : لو رأوها كانوا يتعوذون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لو رأوها كانوا يتعوذون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لا والله ما ما مراوها . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : و أنهم رأوها كانوا أشد عليها يتعوذون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لا والله ما ما يتوزون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لا والله ما ما يتوزون من النار . قال فيقول : وهل رأوها ؟ قال يقولون : لو رأوها كانوا ما ما منها فراراً وأشد لها مخافة . قال فيقول : أشهدكم ألى قد غفرت لم ما شد منها فراراً وأشد لها منافة . قال فيقول : أشهدكم ألى قد غفرت لم هم القوم لا يشقى بهم جليسهم » رواه البخارى .

حقاً إن الإيمان بالغيب هو المحك الحقيقى للإيمان وهو الاختبار الشاق للإنسان اختبار ما فى الصدور وتمحيص ما فى القلوب : ﴿ وليبتلى الله ما فى صدوركم ويمحص ما فى قلوبكم ﴾ [آل عمران: ١٥٤] .

وهذا الابتلاء يعرضه الله علينا فى كل شيء بعد فرض أوامره وعرض عاقبة المتقين ومن أمثلة ذلك : ﴿ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والثمرات وبشر الصابرين الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ [ البقرة : ١٥٥ ـــ ١٥٢] .

إيا أيها الذين آمنوا ليبلونكم الله بشىء من الصيد تناله أيديكم ورماحكم ليلعم الله من يخافه بالغيب فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم ﴾ [المائدة : ٩٤] .

لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب إن الله قوى عزيز ﴾ [ الحديد : ٢٥ ] .

إن الإيمان بالغيب هو أمن وحماية وقوة للعقيدة لأنه سيوقظ الضمير فيقف حارساً على الحواس لأنه يخاف الله ويخشى عاقبة أمره .

إنما تنذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب فبشره بمغفرة وأجر كريم ﴾ [يس : ١١].

﴿ إنما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب وأقاموا الصلاة ومن تزكى فإنما يتزكى لنفسه وإلى الله المصير ﴾ [ فاطر : ١٨ ] .

وسيرى الله عملكم ورسوله ثم تردون إلى عالم الغيب والشهادة ﴾

والإيمان بالغيب يحمى الإنسان من عوامل القلق فى البحث عما وراء الطبيعة وعن نشأة الكون ونهايته وعما ينتظره ساعة الموت وفيما بعد الموت لأنه آمن بالله ثم استقام والله يقول وقوله الحق :

(وما كان الله ليلطعكم على الغيب ﴾ [آل عمران: ١٧٩].

فقل لا يعلم من فى السموات والأرض الغيب إلا الله وما يشعرون أيان يبعثون ﴾ [التمل : ٦٥] .

والله غيب السموات والأرض وإليه يرجع الأمر كله 
[ هود: ١٢٣] .

و جعله أهم صفات المؤمنين المتقين وهو أول ما يطالعنا فى كتاب الله عز وجل فى أول سورة البقرة حيث يقول سبحانه وتعالى : ﴿ آلم • ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين الدين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ﴾ [ البقرة : ١ ـــ٣] .

إن تصحيح عقيدة أهل الكتاب من يهود ونصارى هو فى حد ذاته دعم للعقيدة الإسلامية لأنه اعتناء ببيان الحق واظهاره وبيان الباطل وكشفه حتى يكون المؤمن على هدى من ربه فيطمئن قلبه ويسير فى الحياة ثابت الحطى لأنه رضى بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولا علي أله . فتولى القرآن تصحيح عقائد أهل الكتاب التى جاء فوجدها مليئة بالتحريفات مشحونة بالأساطير مما يبعدها عن العقيدة الصحيحة فى الله وهذا يسبب قصوراً فى العقل للبشر أجمعين يؤدى إلى الغلو والتفريط فى تفكير البشرية جمعاء ببعدها عن منهج الحياة وهو منهج الله . فيخاطب الله أهل الكتاب خطاباً زاجراً يردهم به إلى طريق الحق والجادة والصواب فيقول جل شأنه : في يا أهل الكتاب لا تغلو فى دينكم غير الحق ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل في [ المائدة : ٧٧ ] .

إن ذلك الخطاب لأهل الكتاب احتل أهمية كبرى فى القرآن الكريم نظراً لأنه خاتم الرسالات إلى العالمين فكان لابد من تخليص عقيدة التوحيد من كل ما يشوبها من أساطير البشر وتخبطهم فى جاهليتهم العمياء .

فنجد الحق سبحانه وتعالى يصحح لليهود اختلالات تصور التوحيد ويزيح ما تراكم عليهم من غبار الباطل فيقول جل شأنه :

ويتجه الله سبحانه وتعالى إلى المسيحيين بتصحيح ما اعترى ديانتهم من قصور بعد بهم عن معنى الدين الحقيقى وأصاب عقيدتهم بانحراف بعدهم عن الحق المبين فيقول جل شأنه : ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلوا فى دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرا لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له مافى السموات وما فى الأرض وكفى بالله وكيلا لن يستكف المسيح أن يكون عبدالله ولا بهلائكة القربون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه

إن الآيات التى يخاطب فيها الله اليهود والنصارى ليبين لهم العقيدة الصحيحة لا تعد ولا تحصى بحيث لا يسمح المجال هنا بسردها(). وما يهمنا الاستدلال به هو حرص المنهج الإسلامى على دعم عقيدة المسلم لأنها هى العقيدة الحقة التى ارتضاها الله لنا وبها نحقق الأمن فى أروع معانيه لأن التلقى فى شئون الحياة كلها من الله وحده ويا لها من نعمة عظمى : و اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا كه . [ المائدة : ٣ ] .

-- 0 \----

#### م. تحريم الردة :

إن الإسلام عقيدة التسامح ولكنه ليس عقيدة التميع إنه تصور جاد ونظام جاد والجد لا ينافى التسامح ولكنه ينافى التميع فهو يتسامح مع أصحاب العقائد المخالفة له فلا يكرههم أبداً على اعتناق عقيدته ولهم حتى وهم يعيشون فى ظل نظامه ودولته أن يجهروا بمعتقداتهم المخالفة للإسلام فى غير ما دعوة للمسلمين ولا طعن فى الدين وهو يخافظ على حياتهم وأموالهم ودمائهم ويمتعهم بخير الوطن الإسلامى بلا تمييز بينهم وبين أهل الإسلام ويدعهم يتحاكمون إلى شريعتهم فى غير ما يتعلق بمسائل النظام العام .

إن الإسلام يتسامح هذا التسامح مع مخالفيه في العقيدة ولكنه لا يتسامح أبدا مع من يوحدون الله ويشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ثم يرتدون بعد ذلك لأن هذا أخطر ما يمكن أن يطعن به الأعداء الإسلام وهذا ما فعله الكفار فعلًا في أول الدعوة لمحاربة الإسلام ورسول الإسلام محمد صلوات الله وسلامه عليه حيث زين لهم الشيطان أن يعلنوا إسلامهم ثم يرتدوا بعد ذلك معلنين أن هذا الإسلام ليس أهلًا لهم وفيه من المبررات ما يجعلهم يرجعون عنه وهذا ما أخبر به الله العليم رسوله الكريم حتى يحذره منهم :

وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذى أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون ﴾ [ آل عمران: ٧٢].

ومن هنا وحماية للعقيدة الإسلامية وتدعيماً لها حرمث الردة فى الإسلام تحريماً قطعياً ووصلت عقوبة تلك الجريمة إلى حد القتل وذلك حتى لا يستباح دين ألله لضعاف النفوس أن يجعلوه مطمعاً لتحقيق أغراضهم ثم ينفضوا منه بعد ذلك تاركين وراءهم البلبلة والتزعزع فى عقيدة الباقين

ولذلك قال الصادق المعصوم صلوات الله وسلامه عليه : « من خالف دينه دين الإسلام فاضربوا عنقه » وقال أيضاً عليه : « من بدل دينه فاقتلوه » .

وهذا الحكم مستمد من القانون الأساسى وهو القرآن الكريم حيث يقول الله عز وجل **﴿ولايزالون يقاتلونكم حتى يردكم عن دينكم إن** استطاعوا ومن يوتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم فى الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ [البقرة:٢١٧].

﴿ ومن يتبع غير الإسلام دينا فلن يقبل منه ﴾ [آل عمران: ٨٥] .

وهكذا لم يترك الإسلام ثغرة واحدة يمكن أن ينفذ منها الشك فى العقيدة إلا وأحكم مغاليقها لتظل عقيدة المسلم قوية البنيان عميقة الأساس لاتزلزل ولا تهتز لا تستطيع جيوش الباطل مهما أوتيت من قوة أن تغلبها أو تنتصر عليها وهكذا يعيش المؤمن فى أمن عقائدى لا يشعر بعظمة هذا الأمن إلا من أنعم الله عليه بنعمة الإيمان وكفى بها من نعمة .

وننتقل الآن إلى مجال آخر من المجالات التي اهتم الإسلام بتحقيق الأمن فيها بل إنه مجال لا يقل أهمية عن مجال العقيدة لأنهما متلازمان متلاصقان لا غنى لأحدهما عن الآخر وهو مجال النفس البشرية . فإن كانت العقيدة كالغيث فإن النفس كالأرض وكلما كان الغيث غزيراً والأرض خصبة فإنها تؤتى تمارها كأروع ما يكون الجنى . فنتجول في رياض الإسلام ونرى كيف أسبغ على النفس المؤمنة كل أمن وطمأنينة وأحاطها بسياج منيعة تحميها من عواصف القلق المدمرة .

--- 07 ---

ثانياً ــ تحقيق الأمن للنفس :

ما أعظم المنهج الإسلامى فى علاج النفس البشرية من كل المخاطر والصعاب التى تعترض طريقها فى الحياة الدنيا . ذلك المنهج الذى تتضاءل أمامُه كل علوم النفس التى تحاول دراسة وعلاج الصراعات النفسية وكيف لا وواضع المنهج هو الحكيم الحبير خالق النفس البشرية الذى يعلم مستقرها ومستودعها . يقول الحق جلا وعلا تأكيداً عن هذا العلم : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ﴾ [ق:17] .

﴿ ربكم أعلم بما فى نفوسكم ﴾ [الإسراء: ٢٥]. ﴿ واعلموا أن الله يعلم ما فى أنفسكم فاحذروه ﴾ [البقرة: ٣٣٥].

وانطلاقاً من هذا العلم فإن المنهج الرباني أخذ النفس الإنسانية بطريقته الخاصة أخذها بسلطان الله وخشيته ومراقبته وبحضور الله مسحانه وتعالى فيها حضوراً لا تملك الغفلة عنه لحظة من زمان . أخذها جملة لا تفاريق وعالج الفطرة بطريقة خالق الفطرة : لقد ملأ فراغها باهتهامات كبيرة الا ندع فيها فراغاً فنقل البشرية من ضيق الدنيا إلى سعة الآخرة ومن جور الناس إلى عدالة الإسلام وهكذا امتلأت النفوس المؤمنة بالإيمان ذلك الإحساس الندى الرضى البييج فلم تعد محاجة إلى نشوة الخمر أو إرضاء الرغبات والشهوات الكاذبة لأنها ترف بالإيمان المشع إلى الملأ الأعلى نشوة عداها . إنه استنفذ الفطرة من ركام الجاهلية وفتحها بمغتاحها الذى لوضيء وتعيش بقرب الله ونوره وجلاله وتذوق طعم هذا القرب فتمج كل نشوة عداها . إنه استنفذ الفطرة من ركام الجاهلية وفتحها بمغتاحها الذى لا تفتح بغيره وتمشى فى نحاياها وأوصالها وفى مسالكها ودروبها . ينشر النور والحياة والنظافة والطهر واليقظة والهمة والاندفاع للخير والعمل الكبير والخلافة في الأرض على أصولها التى قررها العليم الخير وعلى عهد الله وشرطه وعلى هديه وتوره .

--- -- ----

وبالتالى فإن هذا المنهج الإسلامى لم يحاول زرع اليأس فى النفس البشرية بل استجاشة تلك النفس وتشجيعها وتحذيرها وطمأنتها فى آن واحد وشمل العلاج نواحى عدة يعجز الإنسان عن حصرها ولكن يمكن تلخيصها فى عدة نقاط رئيسية تضم كل منها العديد من اتجاهات المنهج الربانى لتحقيق الأمن للنفوس :

١ -- علاج الحوف بكل أنواعه : سواء الحوف من الموت أو من فوات الرزق أو أى نوع من أنواع المخاطر والصعاب .
 ٢ -- علاج اليأس : هذا اليأس الذى قد يهدد حياة الإنسان بالشلل التام .
 و بالتالى يؤدى إلى تدميرها .

٣ - علاج مساوىء الأخلاق والدعوة إلى مكارمها : وذلك لتهذيب النفوس البشرية ومحاربة كل ما يعكر صفو المجتمعات من شيوع رذائل الأخلاق التي تزلزل كيانها وتنشر الحقد والكراهية والقلق بين الناس .

إن المنهج الإسلامي وضع العلاج بطريقته الخاصة وهي رد تلك النفس إلى خالقها في كل ما يعتريها من خوف وارجاعها إلى الواحد الحق الذي إليه المنتهى وإليه المصير : فالنفس التي تخاف من الموت إذا رجعت إلى خالقها وأرهفت السمع إلى آياته المحكمات عرفت أن الموت علينا حق مهما فررنا منه أو أحجمنا عن ملاقاته في أي صورة من صور الجهاد لإعلاء كلمة الحق في مواجهة الباطل : (كل نفس ذائقة الموت وإنما توفون أجوركم يوم القيامة (أل عمران : ٢٩] .

( نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين ﴾ [ الواقعة : ٦٠ ] .

---- 00 -----

كل نفس ذائقة الموت ونبلوكم بالشر والخير فتنة ﴾ [ الأنبياء: ٣٥ ].
لا يستأخرون ساعة
ولا يستقدمون ﴾ [ يونس : ٤٩ ] .

حقاً إن الموت حتم فى موعده المقدر لا علاقة له بالحرب والسلم ولا علاقة له بحصانة المكان الذى يحتمى به الفرد أو قلة حصانته ولا يؤخره أن يؤخر عن الناس تكليف القتال ولا التكاليف الجهادية تعجله عن موعده وبالتالى فلا داعى لحوف النفس وجزعها وخشيتها من خوض المكاره والحروب : فرأينا تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم فى بروج مشيدة في [ النساء: ٧٨ ] .

قل فادرءوا عن أنفسكم الموت إن كتم صادقين 
 آل عمران: ١٦٨].

وما تدرى نفس بأى أرض تموت ﴾ [ لقمان: ٣٤].

﴿ وما كان لنفس أن تموت إلا بإذن الله كتاباً مؤجلًا ﴾
[آل عمران: ١٤٥].

ومتى أيقنت النفس ذلك الدفعت آمنة مطمئنة فى خضم الحياة ترسى دعائم الحق والعدل والخير غير هيابة ولا وجلة لأن كلمات الحق جل وعلا كشفت لها حقائق الوجود فى سهولة ويسر وأصبح عندها رؤية واضحة محددة للأمور فالموت معناه لقاء الله ولقاء محمد وصحبه الأخيار الأبرار ومعناه انتهاء ما فيه الإنسان من مكابدة ومشاق والانتقال إلى سعادة لا شقاء بعدها أبداً ونعيم لا يزول لأنه نال ذلك بحسن عمله فى الحياة الدنيا :

(الذى خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملًا )

---- ---

ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع أجره على الله ﴾ [ النساء: ١٠٠].

حماية الإسلام للنفس :

رغم أن الإسلام وضع ذلك المفهوم الواضح للموت إلا أنه لا يأبى أن يلقى الإنسان بنفسه إلى التهلكة . فالنفس أمانة حرص الإسلام على حمايتها بكل القوانين التشريعية وذلك لإسباع صفة الأمن على المجتمعات البشرية بحيث لاتذهب الأرواح سدى بل إذا كان لابد من ذلك فليكن فيما يعود بالحير العميم والنفع الأكيد على المجتمع بأسره . ولذلك حرم الإسلام القتل في غير قصاص وفي غير دفع فساد في الأرض تحريماً قاطعاً :

أمن أجل ذلك كتبنا على بنى إسرائيل أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد فى الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً ﴾ [المائدة : ٣٢].

إن قتل نفس واحدة بدون سبب شرعى يعدل قتل الناس جميعاً لأن حق الحياة واحد ثابت لكل نفس وقتل واحدة من هذه النفوس هو اعتداء على هذا الحق الذى تشترك فيه كل النفوس وبالتالى فإن الحفاظ على الأرواح يجعل الناس تستمتع بالأمن وتزاول نشاطها فى طمأنينة .. وهذا يدعو إلى رق الحياة الإنسانية وزيادة الحير والفضيلة والإنتاج والنمو وبخاضة إن هذا المجتمع يوفر للناس جميعاً ضمانات الحياة كلها وينشر من حولهم جوا تنمو فيه بذور الخير وتذوى بذور الغدر والشر .

هكذا حكم الإسلام بالنسبة لقتل أى نفس عموماً فما هو حكمه بالنسبة لقتل النفس المؤمنة ؟

--- °Y ----

لا يوجد سبب فى منطق الإسلام يمكن أن يفوق ما بين المسلم والمسلم ومن وشيجة العقيدة ومن ثم لا يقتل المسلم مسلماً أبدأ وقد ربطت بينهما هذه الرابطة الوثيقة اللهم إلا أن يكون ذلك خطأ . وللقتل الخطأ توضع التشريعات والأحكام . أما القتل العمد فلا كفارة له لأنه وراء الحسبان ووراء حدود الإسلام : هو وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ ك [ النساء: ٩٢ ] .

فهذا هو الاحتمال الوحيد في الحس الإسلامي وهو الاحتمال الحقيقي في الواقع . فإن وجود المسلم إلى جوار المسلم مسألة كبيرة جداً ونعمة عظيمة جداً حيث تجمع المسلمين العقيدة والقرابة في رسول الله عليه ثم ترتقى فتجمعهم في الله سبحانه وتعالى الذي ألف بين قلوبهم ذلك التأليف الرباني العجيب :

﴿ ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً ﴾ [ النساء: ٩٣ ] .

إنها جريمة قتل لا لنفس فحسب بغير حق ولكنها كذلك جريمة قتل للوشيجة العظيمة التى أنشأها الله بين المسلم والمسلم إنها تنكر للإيمان ذاته وللعقيدة نفسها وبالتالى فمن العسير أن يقدم مسلم على ذلك بسهولة وهو أكبر أمن للنفس فى المجتمع الإسلامى .

ولم يقتصر الأمن فى الإسلام على النفوس البشرية إنما تجاوزه إلى مخلوقات الله المتنوعة . فقد حدث أن صحابياً أخذ بعض أفراخ طير من تحت أمه فغضب الرسول عَيْضَة لذلك وأمره أن يرد الأفراخ إلى أمها وذلك حتى لا يفزع تلك الأم .

--- 0/ ---

ولقد أعلنها عمر رضى الله عنه صريحة مدوية عبر التاريخ : لو عثرت بغلة في العراق لسألني الله عنها لم . لم تصلح لها الطريق يا عمر ؟

وقال يُسْبَعُهُ «إن الفاجر إذا مات استراح منه البلاد والعباد والشجر والدواب » وهل يستريح العباد والشجر والدواب إلا من اعتداء الفاجر عليه بالقتل أو الهدم أو التعذيب ؟

ويردد لنا التاريخ حرص الإسلام على النفس بصفة عامة فى تلك الوصية التى كان يوصى بها الخليفة الأول سيدنا أبو بكر الصديق ... الجيوش الإسلامية وهى ذاهبة لقتال العدو فى الميدان فيقول لهم : لا تقتلوا شيخاً ولا امرأة ولا صبياً ولا تقطعوا شجراً ولا تذبحوا من الأنعام إلا للطعام وستجدون قوماً فى الصوامع فدعوهم وما يدينون . فأى خوف من الموت إذن يمكن أن ينتاب الإنسان فى مجتمع مسلم وأى أمان تشعر به النفوس فى ذلك المجتمع . فالموت على كل الوجوه هو لقاء الله عز وجل فما أعظمه من لقاء وخاصة إذا كان هذا الموت فى سبيل الله وعلى سنة رسوله الكريم .

#### الخوف من فوات الرزق لا معنى له في الإسلام :

لأنه من بديهات العقيدة الإسلامية أن الرزق بيد الله يوزعه بحكمة. وعدل على عباده :

قال تعالى فى كتابه الكريم : ﴿ لَهُ مَقَالَيْدُ السَّمُواتَ وَالأَرْضَ بِيَسَطُ الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ [ الشورى:١٢ ] .

وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم

--- 09 ----

وف السماء رزقكم وما توعدون ( الذاريات : ٢٢ ] . وهكذا يحدد المنهج الربانى بوضوح ويقين مصدر الرزق وتوزع الأرزاق حتى يكد المسلم ويجتهد فى الحياة بدون قلق أو خوف لأنه على يقين أن رزقه سيأتيه من خالق السموات والأرض فدستور المسلم وهو القرآن العظيم حافل بما يؤكد هذا اليقين :

﴿ قل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ﴾

أمن يبدؤا الحلق ثم يعيده ومن يرزقكم من السماء والأرض 
[التمل: ٦٤].

﴿ قُلْ مَن يَرزَقَكُم مَن السَمُوات والأَرْض قُلْ الله ﴾ [سبأ: ٢٤].
﴿ قُلْ مَن خَالَق غير الله يَرزَقَكُم مَن السَمَاء والأَرْض ﴾ [فاطر: ٣].
﴿ أَمن هذا الذي يَرزَقَكُم إِن أَمَسَكَ رَزَقَه بَل لَجُوا في عتو ونفور ﴾
[الملك : ٢٢١].

والمؤمن على يقين أن هذا الرزق يتفاوت فيه الخلق لحكم كثيرة أرادها الحق سبحانه وتعالى تختص بعلمه وحده : ﴿ والله فضل بعضكم على بعض في الرزق ﴾ [التمل : ٧١].

الله لطيف بعباده يرزق من يشاء وهو القوى العزيز

﴿ وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ليبلوكم فيما أتاكم إن ربك سريع العقاب وإنه لغفور رحيم ﴾ [ الأنعام: ١٦٥ ] .

---- **\** • ----

ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً 
[ الزخرف : ٣٢ ] .

وهكذا يعالج الإسلام ضعف النفس وحرصها وشحها وتصورها الكاذب لحقيقة أسباب الرزق وأسباب الحياة . فيقرر الله تلك الحقيقة الأزلية وهى أن الرزق بيد الله لبث عوامل الطمأنينة فى نفس المؤمن فيسعى لطلب الرزق دون أن يشغله ذلك عن اقامة دعائم الحق :

﴿ ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب ﴾

﴿ ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم ﴾
[الأنعام: ١٥١].

ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم 
[الإسراء: ٣١].

﴿ فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه ﴾ [الملك: ١٥] .

إذن فليس هناك أدنى شك عند المؤمن الواثق بربه أن الرزق بيد الله فلا داعى للخوف ولا داعى للانقياد لتلك النفس الأمارة بالسوء بل عليه السعى لذكر الله والمشى فى مناكب الأرض والتوكل على الله . قال الصادق المعصوم : « **لو توكلتم على الله حق تكاله لرزقكم كالطير تغلو خماصا** وتعود بطانا » . فليطمئن المؤمن نفسه وليقل لها دائما :

لا تعجلن فليس الرزق بالعجل الرزق في اللوح مكتوب مع الأجل فلو صبرنا لكان الرزق يطلبنا لكنه خلق الإنسان من عجل

وها هو الحى القيوم يزيل ما بقى عالقاً بالنفوس من مخاوف بصدد الرزق فيقول جل شأنه فى حديث قدسى قريب من نفس المؤمن :

« ابن آدم خلقت السموات والأرض ولم أعيى بخلقهن أفيعيينى رغيف أسوقه إليك كل حين . ابن آدم لى عليك فريضة ولك على رزق فإن خالفتنى فى فريضتى لم أخالفك فى رزق . وعزتى وجلالى إن لم ترض بما قسمت لك فلأسلطن عليك الدنيا تركض فيها ركض الوحش فى البرية لا ينالك منها إلا ما قسمت لك ولا أبالى» .

إذن على المؤمن إقامة دعائم الحق وعلى الله الرزق . فإذا تعرض للفتنة فى الدين فأمامه الهجرة فى سبيل الله حيث يجد فى الأرض متسعاً للرزق ومنطلقاً للنجاة والحياة : ﴿ وَمَن يَهاجَر فى سبيل الله يجد فى الأرض مراغماً كثيراً وسعة ﴾ [النساء: ١٠٠] .

فالهجرة فى سبيل الله هى الشرط والأساس لوجود الخير والأمن فى الأرض . أما الهجرة للتراء أو الفرار من الحق أو لأجل الحصول على الملذات والشهوات فلا تدخل ضمن الوعد الإلهى .

— أما الخوف من أنواع المخاطر والصعاب : فله العلاج في الصيدلية الإسلامية : لأن الله حسبحانه وتعالى بيعلم حقيقة النفس البشرية وأنها قد تحجم أمام الصعاب والمخاطر وقد تيأس فيعالجها الله باستجاشتها وطمأنتها في آن واحد ويأخذ بيدها في كل موقف من مواقف الحياة لتجتازه بعقيدة إيمانية ثابتة ويقين لا يتزعزع بنصرة الحق سبحانه وتعالى :

أ فعند لقاء العدو عندما تأتى تلك اللحظات التى تعلو فيها المشقة على الطاقة ويربو الألم على الاحتمال يحتاج القلب البشرى إلى مدد وإلى زاد سماوى علوى . هنالك يأتى المدد من هذا المعين ويأتى الزاد من رب العالمين الرحمن الرحم فيقول جل شأنه : ﴿ ولا تهنوا في ابتغاء القوم إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون وكان الله عليماً حكيماً ﴾ [النساء : ١٠٤] .

-- ٦٢ ---

هكذا يطمئنهم الحق جل وعلا : أنهم إن كانوا يحتملون آلام المعركة بجميع أنواعها فليسوا وحدهم الذين يتحملونها .. بل إن أعداءهم كذلك يتألون وينالهم القرح والألم ولكن شتان بين الفريقين فالمؤمنون يتوجهون إلى الله بجهادهم ويرتقبون عنده جزاءهم وهذا يسبغ عليهم الأمن والطمأنينة فى الله ركة لأن عاقبتهم كلها خير فإما النصر وإما الشهادة أما الكفار فهم ضائعون مضيعون لا يتجهون لله ولا يرتقبون عنده شيئاً فى الحياة ولا بعد الحياة :

هنل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع هل يستويان مثلاً ﴾ [ هود : ٢٤ ] .

فقل لا يستوى الخبيث والطيب ولو أعجبك كثرة الخبيث 
[المائدة : ١٠٠].

فليقاتل ف سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ومن يقاتل ف سبيل الله فيقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجراً عظيماً ﴾ [ النساء: ٧٤ ] .

ولربما أتت على العصبية المؤمنة فترة تكون فيها فى معركة مكشوفة غير متكافئة ولكن القاعدة لا تتغير فالمؤمن دائماً بخير لأنه يتلقى مدداً إيمانياً يختلف فى طبيعته وقوته عن مدد الأعداء . ذلك المدد يصل إليه فى إشعاعات نورانية تلقى فى صدره الأمن والجرأة لأن الحق يخاطبه بها فيقول عز من قائل :

كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين 
 إلبقرة : ٢٤٩].

إيا أيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم 
[محمد : ٧] .

إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا فى الحياة الدنيا ﴾ [غافر : ٥١].
إن ينصركم الله فلا غالب لكم ﴾ [آل عمران: ١٦٠].
ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز ﴾ [الحج : ٤٠].

ولما كانت المخاطر والصعاب التى يواجهها المؤمن لا تتعلق بالحرب فقط بل هناك الكثير من الاختبارات الإيمانية التى يتعرض لها المؤمن بالابتلاءات الإلهية . فمازال هناك الكثير فى منهج العلاج من الصيدلية الإسلامية . يقول الصادق المعصوم فى حديث جامع شامل لمواجهة تلك المخاطر والصعاب .

« حصنوا أموالكم بالزكاة وداوو مرضاكم بالصدقة واستقبلوا أمواج البلاء بالتضرع والدعاء» . ويقول أيضا صلوات ربى وسلامه عليه : « صنائع المعروف تقى مصارع السوء وصدقة السر تطفىء غضب الرب» .

وهكذا فلا خوف من البلاء بل صبر وطمأنينة وسكينة من عند الله :

وبشر الصابرين الدين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون ﴾ [ البقرة : ١٥٦ ] . وننتقل الآن إلى الفرع الثانى من المنهج الإسلامى لتحقيق الأمن للنفس وهو علاج اليأس .

۲ - علاج اليأس :

إن اليأس لا مكان له إطلاقاً في أساسيات العقيدة للمسلم لأن المنهج الإسلامي اهتم بمجاهدة النفس حتى تكون ترجمة حية له في شعورها وسلوكها فيرى الناس صورة الإيمان في هذه النفس فتكون شهادة لهذا الدين بدعوة الناس إليه وبيان فضله ومزيته حيث صاغ نفوس أصحابه على هذا المثال من الحلق والكمال .

--- 72 ----

فاليأس يشتت قوى الإنسان ويذهب نفسه حسرات ويجعله عضواً غير نافع فى المجتمع الإنسانى بل إنه عضو ضار ينقل عدوى اليأس والإحباط إلى غيره وينشر القلق والفشل بين الناس . وهو أخطر ما يهدد المجتمعات بصفة عامة ولذلك فهناك قاعدة أساسية فى بناء المجتمع الإسلامى مكتوب على بابها : **(ولا تيأسوا من روح الله إنه لا ييأس من روح الله إلا القوم** الكافرون ) [ يوسف : ٨٧] .

فاليأس معناه الشك فى قدرة الله ولذلك فهو يعادل الكفر . أما المؤمن فهو يعلم علم اليقين أن بيده مقاليد الأمور : ﴿ وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يمسسك بخير فهو على كل شىء قدير ﴾ [ الأنعام: ١٧ ] -

فقل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا هو مولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنون ( التوبة : ٥١ ] .

وبالتالى فعليه أن يسعى لتذليل كل ما يقابله من صعوبات فى الحياة : « لأن الله لم يخلق داء إلا وجعل له دواء » . كما قال لنا الصادق المعصوم فيجب أن يعمل ذهنه فى البحث عن هذا الدواء مهما عز أو ندر . فما خلقنا فى هذه الدنيا إلا لنكد ونتعب فيها وننتصر على كل ما يواجهنا من متاعب الحياة . وهذا الانتصار فى حد ذاته هو ما يؤهل المؤمن لدخول الجنة حيث لا يشقى بعدها أبداً : ﴿ أَم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين ﴾ [آل عمران : ١٤٢] .

أم حسبتم أن تتركوا ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة والله خبير بما تعملون .

-- ĩ° --

إن الحالق العليم بخبايا النفس البشرية يعلم أن الإنسان يميل إلى التراخى وحب النعيم الدائم أما الابتلاءات الإلهية التى تضطره إلى الكفاح والمجاهدة فإنها قد تدفع به إلى اليأس فيحدثنا عن ذلك فى قرآنه الحكيم فيقول عز من قائل : ﴿ ولئن أذقنا الإنسان منا رحمة ثم نزعناها منه إنه ليتوس كفور ﴾ [ هود : ٩ ] -

﴿ لا يسأم الإنسان من دعاء الخير وإن مسه الشر فيؤس قنوط ﴾
[ فصلت : ٤٩ ] .

﴿ وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض ونئا بجانبه وإذا مسه الشركان يتوسا ﴾ [الإسراء : ٨٣].

ولكن هذا يتعارض مع البناء الأساسي للعقيدة الإسلامية التي ترتكز على التوحيد المطلق سمة هذه العقيدة والتي ترد الأمر كله لله . فليعلم المسلم أنه مهما أحاطت به المحن فإنه بإيمانه بالله والإلتجاء إليه والتوكل عليه والاستمساك بمنهجه سيجتاز تلك المحن بمشيئته الله تعالى ويشعر بعدها بقرب أكثر من الله وبسعة رحمته : فرحتي إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم ﴾ [ التوبة : ١١٨ ] .

فالإسلام دين العمل والجهاد والصبر والثبات والبذل والتضحية . أما اليأس فمعناه انحراف عن ذلك الدين القيم واتجاه فى طريق الضلال والعياذ بالله :

فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد فى السماء كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون ﴾ [الأنعام : ١٢٥].

\_ 77 ---

فليتمسك المؤمن بدينه الذى ارتضاه وينفذ كلام ربه العظيم وسنة رسوله الذى أرسله الله رحمة للعالمين . وحينذاك سيكون بينه وبين اليأس بعد المشرقين :

قال ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون ﴾ [الحجر : ٥٦].

وهكذا فلا يأس مع الإيمان ولا إيمان مع اليأس بل رجاء فى رحمة الله وعفوه ورضاه وامتثال لأوامره واجتناب نواهيه فالبشرى تتردد مع آيات الله البينات :

﴿ لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾
[الزمر:٥٣].

[إن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً] [آل عمران: ١٢٠] . ﴿إِن رحمة الله قريب من المحسنين ﴾ [الأعراف: ٥٦] .

تلك الرحمة هى التى تشفى صدور قوم مؤمنين وتخرجهم من الظلمات إلى النور وتبعدهم عن مهاوى اليأس والهلاك وتنجى كل من دعا ربه فى أحلك لحظات حياته . يحدثنا المولى سبحانه وتعالى عن آثار رحمته التى تنجى عباده المؤمنين من كل كرب فيقول عز من قائل : فو فأنجيناه والذين معه برحمة منا كه [ الأعراف : ٧٢] . فو ولما جاء أمرنا نجينا هودا والذين آمنوا معه برحمة منا كه فو فلما جاء أمرنا نجينا صالحاً والذين آمنوا معه برحمة منا كه [ هود : ٢٦] . فو ولما جاء أمرنا نجينا شعيباً والذين آمنوا معه برحمة منا كه [ هود : ٢٦] .

فأراد ربك أن يبلغا أشدهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك 
 [الكهف : ٨٢] .
 ذكر رحمة ربك عبده زكريا 
 [مريم : ٢] .
 فكر رحمة ربك معهم رحمة من عندنا وذكرى للعابدين 
 [الأنبياء : ٨٤] .

﴿ فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يحيى الأرض بعد موتها ﴾
[ الروم : ٥٠ ] .

وقل من ذا الذى يعصمكم من الله إن أراد بكم سوءا أو أراد بكم رحمة ﴾ [ الأحزاب : ١٧ ] -

﴿ ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها ﴾ [ فاطر : ٢ ] .

فكيف يكون هناك يأس مع دين ربه هو الرحمن الرحيم ورسوله هو نبى الرحمة ومن مواد دستوره ﴿قُلْ يَا عبادى الدَّيْنِ أُسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ﴾ [ الزمر : ٥٣ ] .

فإذا عرفنا أيضاً عدد الآيات التي ذكرت فيها كلمة الرحمة تبلغ ٣٣٩ آية لأيقنا عظمة هذا الدين في علاج النفس البشرية من أكبر أفاتها التي تحرمها من أعظم نعمة في الوجود ألا وهي الأمن . فكيف إذن يشعر إنسان مؤمن باليأس وهو يعلم علم اليقين أنه يعيش في كنف الرحمن الرحيم .

٣ ــ علاج مساوىء الأخلاق والدعوة إلى مكارمها :

لا يدرك حقيقة نعمة الأمن فى هذا الدين ولا يقدرها قدرها من لم يعرف حقيقة الجاهلية ومن لم يذق ويلاتها والجاهلية فى كل زمان ومكان هى تلك النفوس التى لم تتأدب بأدب الله ولم ترتو من معين العلم الإلهى . ولذلك فقد اهتم الإسلام اهتماماً كبيراً بالجانب الأخلاق لأن تلك الأخلاق

- 11 ---

هى المرآة الحقيقية لقياس حضارة الشعوب وتقدمها الروحى فحين تتشرب النفوس حلاوة الإيمان فإنها تشع بهجة وصفاء وتنشر الأمن والطمأنينة على كل من حولها .

وها هو المصطفى صلوات ربى وسلامه عليه يحدد بوضوح لا ريب فيه اهتمام المنهج الإسلامى بالأخلاق لأنها المعول فى بناء المجتمعات الآمنة الراقية إلى السموات العلى فيقول : « إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق » .

بل إنه لا يكتفى بذلك بل يحدد بوضوح أكثر أن التعامل بين الناس هو المقياس الحقيقى لدرجة الإيمان لأنه انعكاس لنفوس تأدبت بأدب الإسلام فيقول الحبيب المصطفى عليه : «الدين المعاملة » .

> ويقول أيضا معلم البشرية وهاديها إلى الرشد والخير : «الإيمان هو ما وقر فى القلب وصدقه العمل» .

والمنهج الإسلامى لتهذيب النفوس وإزالة كل ما يكدر صفوها ويحرمها من متعة الأمن ـــ الذى يمكن أن تتمتع به النفس المؤمنة غنى وزاخر ويجل عن الوصف فضلا عن الحصر ولذلك سنجتهد بعون الله فى اقتطاف بعض رياحين ذلك المنهج كنهاذج للاستشهاد على كلامنا . أما المنهج ككل فلا يدرك خباياه إلا من صدق الله ورسوله فى السر والعلن وتذوق حلاوة الإيمان وبهجتها لأن الحبيب محمد عليك قال : ﴿ من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم ﴾ .

من معالم ذلك المنهج الربانى لتهذيب النفوس :

١ ـــ الوفاء بالعهود :

قال تعالى : فى التأكيد على الوفاء بالعهود فى كل صورها طالما أنها فى حدود ما أمر به الله ورسوله :

--- 14 ----

وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ﴾ [النحل: ٩١].
ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجراً عظيماً ﴾ [الفتح: ١٠].
إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنا قليلًا أولئك لا خلاق لهم
ف الآخرة ﴾ [آل عمران: ٧٧].

وقال رسول الله عليه : « لا دين لمن لا عهد له ولا إيمان لمن لا أمانة له » . وهكذا فلا يحل لمسلم أن يخون الله ورسوله وبالتالى لا يخون أخاه المسلم الذى ارتبط معه بو شيجة القرابة فى الله ورسوله . إنه مجتمع يسوده الأمن على الوفاء بالعهد لأن نفوس أفراده انتهلت من معين سماوى علوى فاطمأنت بنور الله .

۲ ـــ رعاية الحقوق :

حرص الإسلام حرصاً شديداً على تربية النفوس على رعاية حقوق الغير وهذا فى حد ذاته حفظاً لحقوق المسلم نفسه . لأن القوانين الإلهية شملت تحديد حقوق المجتمع بأسره سواء كانت حقوق الأبوين أو الزوجين أو الأبناء أو الأهل والجيران والأحباب . حتى أهل الديانات الأخرى لهم أيضا حقوق . وبالتالى فإن مراعاة تلك الحقوق جميعها تنشر الأمن بين أفراد المجتمع المسلم فيسعى كل فرد لبناء المجتمع وهو قرير العين مطمئنا على نفسه وماله وعرضه لأنه يعيش فى ظل دستور الحيكم الحبير . ويسير على سنة رسوله الكريم الذى قال فى حديث جامع شامل : «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه » .

بل وصل التشدد الإسلامى فى رعاية حقوق الغير إلى أقصى مداه فحرم الاعتداء على تلك الحقوق التى تؤدى إلى فزع أصحابها حتى ولو كان ذلك على سبيل المزاح فقد حدث أن صحابياً أراد أن يمزح فأخفى نعل أخيه فلما

بلغ ذلك رسول الله عليه غضب وقال «من فزع مسلماً فليس منا» . ٣ ـــ محاربة النفاق :

إن النفاق في حقيقته هو الضعف عن الإصرار على الحق في مواجهة الباطل وهذا الضغط هو ثمرة الحوف والطمع وتعليقها بغير الله . ولا يخفى على أى عاقل ما للنفاق من آثار هدامة على المجتمعات البشرية لأنها تنشر القلق بين الناس على حقوقهم التي تضيع بسبب تمسكهم بالحق في نفس الوقت الذي يرون فيه فئات تنمو وتحقق السيادة لأنها تتحلق بالباطل وهذا بدوره يؤدي إلى الإحباط لدى النفوس التي تكد وتشقى ولا تجد ثمار عملها علاوة على انتشار جميع الأمراض الأخلاقية التي تفتك بالمجتمع نتيجة انتشار النفاق مثل الغش والمحسوبية والرشوة والتهاون في الانتاج وتدهوره وظهور قوى الشر على قوى الخير لأنها تجد من يدعم سلطتها بالنفاق .

ولذلك وضع الحق سبحانه وتعالى أبشع أنواع الجزاء للمنافقين حتى يكون العقاب رادعاً عن التمسك بهذه الحصلة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر فقال تعالى :

﴿ بشر المنافقين بأن لهم عداباً أليماً ﴾ [النساء : ١٣٨].
﴿ إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ﴾ [النساء : ١٤٥].
﴿ نسوا الله فنسيهم إن المنافقين هم الفاصقون ﴾ [التوبة : ٢٧].
﴿ وعد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم ﴾ [التوبة : ٢٨].

٤ - تطهير ضمائر المجتمع المسلم :

ركز المنهج الإسلامي على رفع المستوى الحلقي والنفسي للمجتمع المسلم حتى تشيع الثقة المتبادلة بين المؤمنين ويعيش الجميع في أمن من انقطاع

روابط المودة والألفة بينهم الناتجة عن : سخرية الناس بعضهم من بعض أو الجهر بالسوء أو التنابز بالألقاب أو سوء الظن الذي يحيط كثيراً من أعمال الحير ويؤدى إلى الصاق التهم بالأبرياء أو التجسس الذي يحرم الناس من حق الأمن على أسرارهم أو الغيبة والنميمة التي تجعل الإنسان غير آمن على ما يقال في غيابه من كشف عوراته أو الحاق الضرر والأذى به . وكل هذه مساوىء أخلاقية إذا انتشرت في أي مجتمع انتشر معها كل عوامل القلق النفسي وهضم الحقوق وتدمير كيان الإنسان ببعثرة ما تحتويه سريرته على ألسنة الحلق .

والويل كل الويل لمجتمع يعانى من تلك الأمراض أنه يحرم من كل أمن ومن كل سعادة ومن كل طمأنينة . ولذلك فقد كان التركيز الإسلامى على تلك الناحية عميقاً كل العمق حازما كل الحزم . نكتفى هنا بالإشارة إلى بعض الآيات القرآنية التى تنهى عن ذلك ويكفى أن النهى من رب العالمين ملك الملوك الأعظم . قال رب العزة جل شأنه فى إرساء المنهج الربانى لتطهير ضمائر عباده المؤمنين : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولانساء من نساء عسى أن يكن خيرا منهن . ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب بئس الإسم الفسوق بعد الإيمان ومن لم يتب فأولتك هم الظالمون ﴾ [ الحجرات : ١١ ] .

﴿ ياأيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن إثم ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضا أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه واتوقا الله إن الله تواب رحيم ﴾

لا يحب الله الجهر بالسوء من القول إلا من ظلم وكان الله سميعاً عليماً إن تبدو خيراً أو تخفوه أو تعفوا عن سوء فإن الله كان عفوًا قديراً ﴾ [النساء : ١٤٨] .

وهكذا فإن الحكيم الخبير يعلم شدة حساسية المجتمعات وأنها فى حاجة إلى آداب اجتماعية تتفق مع هذه الحساسية ورب كلمة عابرة لا يحسب قائلها حساباً لما وراءها ورب شائعة عابرة لمن يرد قائلها بها إلا فرداً من الناس ولكن هذه وتلك تترك فى نفسية المجتمع وفى أخلاقه وفى تقاليده وفى جوه آثاراً مدمرة تشيع القلق والفساد وتتجاوز الفرد المقصود إلى الجماعة الكبيرة ومن هنا كانت الدعوة إلى مكارم الأخلاق والنهى عن مذمومها من أعظم نعم الله لتحقيق الأمن للنفس المؤمنة .

#### صبط النفس وسماحة القلب :

إن هذا الحلق هو من أهم العوامل التي تحقق الأمن في المجتمعات الإسلامية لأنه ليس من حق المسلم في فورة الغضب التي تذهله ودفعة الشنآن أن يعتدي على الغير بل إنه بالاستعانة بالله يمكنه كبّت مشاعر الغضب التي قد تمتد إلى مدى لا يحمد عقباه بل إنه يمكنه التسامي والتسامح بتقوى الله وطلب مرضاته : ﴿ولا يجرمنكم شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا كي [ المائدة : ٢ ] .

والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين 
[آل عمران : ١٣٤].

ويقول الله في حديثه القدسي : ﴿عبدى اذكرنى حين تغضب أذكرك حين أغضب ولا أمحقك فيمن أمحق ﴾ .

إنها القمة فى ضبط النفس وسماحة القلب تليق مع أمة مكلفة من ربها جاءت لتكون خير أمة أخرجت للناس ، تنشر الأمن والعدل حتى مع الغضب والكره فأى أمن أعظم من أن يأمن الإنسان شر من يركهه ؟

۲ ـ... تجنید النفس فی وجه ذاتها وفی وجه عواطفها :

لما كانت النفس أمارة بالسوء إلا من رحم ربى لذا كان هناك الكثير من التوجيهات الإلهية لحماية تلك النفس من الذهاب حسرات فى الدنيا والآخرة . من تلك التوجيهات :

﴿ لا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض ﴾ [النساء: ٣٢] .

إنه نهى عام عن تمنى ما فضل الله به بعض الناس على بعض سواء أى نوع من أنواع التفضيل فى الوظيفة والمكانة وفى الاستعدادات والمواهب وفى الملل والمتاع . لأن هذا فيه إضاعة النفس فى التطلع والحسد وما يصاحبه من حقد وحنق وشعور بالضياع والحرمان والتهاوى والتهافت أمام هذا الشعور مما يذهب بطمأنينة النفس ويورث القلق والنكد ولذلك كان النهى فى صالح المؤمن لتحقيق الأمن له . فعليه أن يتوجه إلى مصدر الإنعام والعطاء موئل الطمأنينة والرجاء ومبعث الايجابية فى تلمس الأسباب إلى الله الخالق الرازق . فإ يا أيباالذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين إن يكن غنياً أو فقيراً فالله أولى بهما فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان يما يما ولا

إنه تجنيد للنفس المؤمنة في مواجهة عواطفها لإقامة العدل حتى ولو كان هذا ضد أقرب الناس إلى تلك النفس ولكنه المنهج الإسلامي لإرساء دعائم العدل والحق لأنها الأساس في إشاعة الأمن والطمأنينة في المجتمعات بأسرها .

--- Y£ ---

إن توثيق تلك العلاقات بين الناس نابع من أهمية ترابط أفراد المجتمع بحيث يصبحون جميعاً كجسد واحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى كما قال الصادق المعصوم وقد سئل أى العمل خير ؟ قال : « تطعم الطعام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف » .

هذا في إفشاء السلام ابتداء وهو سنة أما الرد عليه فهو فريضة بقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ **وإذا حييتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها إن** الله كان على كل شيء حسيباً ﴾ [ النساء : ٨٦] .

إن المجتمع الإسلامى بنى على السلام والأمن والحب وصلة الرحم .
قال على عني منا من لم يوقر كبيرنا ويعطف على صغيرنا » . وقال :
« المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده » .

وقال أيضاً : «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» . [] إنه مجتمع قام منهجه على الإحسان للوالدين ولذى القربى : ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ] .

إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى ﴾ [ التمل : ٩٠ ] .
وبنى منهجه على الإحسان للجار . قال عَلَيْنَةٍ : «ظل جبريل يوصينى
بالجار حتى ظننت أنه سيورثنى» .

والإحسان إلى اليتيم ورعايته : ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ﴾ [ الإسراء: ٣٤ ] .

والإحسان في الميزان : ﴿ وزنوا بالقسطاس المستقيم ذلك خير

وأحسن تأويلا ﴾ [الإسراء : ٣٥] . [ والإحسان فى القول : ﴿ وقل لعبادى يقولوا التى هى أحسن ﴾ [ الإسراء : ٣٥] . [ والإحسان فى الرد على الإساءة : ﴿ ادفع بالتى هى أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون ﴾ [ المؤمنون : ٣٦] . [ والإحسان فى أداء الحقوق لأصحابها : ﴿ فمن عفى له من أخيه شىء فاتباع معروف وأداء إليه بإحسان ﴾ [ البقرة : ١٧٨] . فاتباع معروف وأداء إليه بإحسان ﴾ [ البقرة : ١٧٨] . المارين نفوس أفراده تلك النفحات الإلهية ؟ وأى منفذ تركه الجير الحكم لأطباء علم النفس كى يلجوا منه لمعالجة ما لم يعالجه الرحمن الرحم ؟

إنها تلك النفوس المطمئنة التي استجابت الله والرسول فكان عاقبة أمرها رشداً ورجعت إلى ربها راضبة مرضية : ﴿ يَا أَيَّهَا النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي ﴾ [ الفجر : ٢٧ ـــ ٣٠ ] .

ثالثاً ... تحقيق الأمن للعقل :

جاء الإسلام فى ختام الرسالات السماوية ليعد البشرية للرشد العقلى ويؤهلها لاستخدام أعظم نعمة وهبها الله للإنسان وهى العقل استخداماً كاملًا فى ادراك الحق الذى تنبث آياته فى صفحات الوجود وفى أسرار الكون الذى جاء القرآن لكشفه وتجليته .. ولذلك فقد اهتم المنهج الربانى بتكريم العقل الإنسانى لأنه أداة الإدراك البشرى ووسيلته فى تلقى الوحى الإلى وإدراك مدلولاته وكان أعظم تكريم لذلك العقل هو تحقيق الأمن له

--- FY ---

حتى لا يتخبط تحت ضغط النزعات والشهوات والأهواء ويتيه فى خضم الحياة وحتى لا يكون لله على الناس حجة بعد ذلك كما أنبأنا بذلك فى دستوره الحكم . ﴿ لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيماً ﴾ [النساء : ١٦٥] .

وقد شمل هذا المنهج الرباني لتحقيق الأمن للعقل عدة نقاط نعرضها فيما يلي :

۱ ـــ حماية العقل بالوحى الإلهى :

إن الله العظيم الرحيم الحكيم لا يدع هذا الكائن الإنسانى وحده فهو الذى خلقه وهو يعلم سره وجهره وطاقاته وقواه ونقصه وضعفه وحاجته إلى الموازين القسط التى يرجع إليها بتصوراته وأفكاره وأقواله وأعماله وأوضاعه ونظامه ليرى إن كانت صواباً وصلاحاً أو كانت خطاً وفساداً .

ويعلم سبحانه وتعالى أن العقل الذى أعطاه له يتعرض لضغوط كثيرة من شهواته ونزواته ومطامعه ورغباته فضلاً على أنه موكل بطاقات الأرض التى له عليها سلطان بسبب تسخيرها له من الله وليس موكلًا بتصور الوجود تصوراً مطلقاً ولا بصياغة الأسس الثابتة للحياة .

فهذا مجال العقيدة التى تأتى له من الله فتنشىء له تصوراً سليماً للوجود والحياة .. ومن ثم وحماية لهذا العقل ورده إلى صحته وسلامته فإن الله يكل الناس إلى وحيه ورسله وهداه وكتبه وهذا هو الذى يليق بكرم الله وفضله ورحمته وعدله . فما كان ليخلق البشر ثم يتركهم سدى ، ثم يحاسبهم يوم القيامة ولم يبعث فيهم رسولا : **(وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا )** [ الإسراء: ١٥ ] . فتقارير الله حق قدره يقتضى الاعتقاد بأنه أرسل إلى

--- 77 ---

عباده رسلا يستنقذون فطرتهم من الركام ويساعدون عقولهم على الخلاص من الضغوط والانطلاق للنظر الخالص والتدبر العميق وأنه أوحى إلى هؤلاء الرسل منهج الدعوة إلى الله وأنزل على بعضهم كتبا تبقى بعدهم فى قومهم إلى حين – ككتب موسى وداود وعيسى أو تبقى إلى آخر الزمان كالقرآن العظيم الذى جاء به محمد عقيقه رحمة للعالمين .

وهكذا فإن الله قد جعل حجته على الناس هى الوحى والرسالة ولم يجعل هذه الحجة هى عقلهم البشرى ولا حتى فطرتهم التى فطرهم الله عليها من معرفة ربها الواحد والإيمان به ، لأن الله سبحانه يعلم أن العقل وحده يضل وأن الفطرة وحدها تنحرف وأن لا عاصم لعقل ولا لفطرة إلا أن يكون الوحى هو الرائد الهادى وهو النور والبصيرة والواقع يشهد أن الحياة الإنسانية التى قامت أنظمتها على المذاهب الفلسفية أو العلم هى أبأس حياة يشقى فيها الإنسان مهما فتحت عليه أبواب كل شيء ومهما تضاعف الانتاج والايراد ومهما تيسرت أسباب الحياة ووسائل الراحة فيها على أوسع نطاق ومن هنا كان الوحى حماية للعقل وأمنا له بدل التيه في الفلسفات المادية : في الإنسان ما غرك بوبك الكريم الذى خلفك فسواك

أفمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله ومأواه جهنم 
[آل عمران : ١٦٢].

حرص الإسلام حرصاً بالغاً على الحفاظ على العقل لأن الإنسان عليه تكاليف وأعباء جسام يحتاج فيها إلى طاقاته العقلية في كل لحظة من الحياة ،

وإنه لمن الحسارة بمكان أن تذهب هذه الطاقات العقلية فى غير صالح الإنسان وفى غير صالح المجتمع المسلم . ومن هنا كان تحريم الإسلام للمسكرات بجميع أنواعها سواء كانت الحمر أو المخدرات أو أى نوع من أنواع العقاقير التى تؤثر على خلايا المخ وتؤدى إلى الهلوسة . فمن العبث أن يبدد الإنسان أغلى ما يملكه فى سبيل ارضاء شهوات ونوازع مؤقتة تعرضه للضلال والانحراف وسوء الرؤية وسوء التقدير مما قد يزلزل حياته وحياة أسرته ثم حياة المجتمع بأسره . فضياع العقل بدون شك يسبب حوادث تفقد المجتمعات لذة الأمن وحلاوته . قال تعالى فى كتابه الكريم عرماً الحمر على عباده المؤمنين : ﴿ يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والمسر والأنصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتبوه لعلكم تفلحون في والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتبوه لعلكم تفلحون في

ثم بين جل شأنه حكمة هذا التحريم بأنها السبيل إلى وقوع العداوة والبغضاء والتشاحن بين الناس وأنها تمنع عن ذكر الله واقامة الصلاة فقال سبحانه وتعالى : « إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون » [ المائدة : ٩١ ] .

وإذا عرفنا كما سبق أن ذكر الله يشمل كل عمل يقوم به المسلم وقلبه متصل بالحق لتبين لنا مدى الحسارة التى تتحقق من المسكرات لأنها تحرم المجتمع من ثمار عقل واع اتصل بقلب مطمئن بالحق فأنتج روائع العقل البشرى ، هذا فضلا عما تشيعه المسكرات من بقية المساوىء الأخرى التى تشيع القلق فى المجتمعات البشرية وتحرمها من الأمن والطمأنينة .

٣ \_ دعوة العقل إلى جولة في الآفاق :

إن هذه الدعوة في حد ذاتها هي تحرير للعقل من القيود التي تكبله

وتجعله يتعتر تحت ضغط الحاجات والمطالب حيث إنه بتجوله في الآفاق سيشعر بعظمة الحالق وقوته فيستمد منه مدداً وقوة لينهض بالأعباء التكليفية التي خلق من أجلها ، كما أن هذه الجولة ستوقظه من سبات الغفلة وتفتح ما فيه من أذن واعية ومن طاقة فكرية : ﴿ إِن في خلق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب ﴾ [آل عمران: ١٩٠] .

﴿ أَفَلَم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها ﴾ [ الحج: ٤٦]

وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ [البقرة : ١٦٤].

إن هذه الدعوة بلا شك موعظة وعبرة من كل الوجوه :

فهى تشبع فى العقل البشرى حبه إلى المعرفة والإذعان أمام القوى المادية ، ولهذا وجه المنهج الربانى الإدراك البشرى لملاحظة بدائع الصنعة الإلهية فى الوجود كله وهى فى ذاتها خوارق معجزة ولكنها خوارق دائمة يقوم عليها كيان الوجود ويتألف منها قوامه : ﴿ أو لم يروا أن الله المى خلق السماوات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم ﴾ [ الإسراء : ٩٩ ] .

﴿وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً ﴾ [مريم : ٩ ] .

أو لم ينظروا فى ملكوت السماوات والأرض ﴾ [الأعراف: ١٨٥] ﴿ أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج والأرض مددناها وألقينا فيها رواسى وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ﴾ [ق: ٧،٦].

---- ٨٠ ----

وهذه الدعوة فيها شحذ للعزائم فيعرف الإنسان أن حل مشاكله ليس بالتراخى وندب الحظ إنما بالعمل والتفكير والإرادة : فقل سيروا فى الأرض فانظروا كيف بدأ الحلق ) رالعنكبوت: ٢٠٠].

خلق الإنسان من عجل سأوريكم آياتى فلا تستعجلون 
 إ الأنبياء : ٣٧] .

إن فى خلق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التى تجرى فى البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السماء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ [البقرة: ١٦٤] . [] إن هذه الدعوة فيها تذكرة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد :

﴿ قُلْ سَيْرُوا فَى الأَرْضَ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةَ الذَّيْنَ مَن قَبْلَ ﴾

وإنكم تمروم عليهم مصبحين وبالليل أفلا تعقلون ﴾
[الصافات : ١٣٨].

ع \_\_ مخاطبة العقل بما هو أهل له :

لا يوجد منهج يكرم العقل الإنسالى مثلما يكرمه الإسلام ولا يوجد دين يشبع التطلعات العقلية ويجيب على تساؤلاتها مثلما يجيب الإسلام ولا عجب فإنه خاتم الأديان المتطورة إلى آخر الزمان والأجيال .

وقد نطق بهذه الحقيقة أعرابى على فطرة الله لم يتلون بأجهزة التوجيه والتأثير من شياطين الجن والإنس عمدا سأله الناس : لم آمنت بمحمد ؟

فقال : لأن دينه لم يأمر بشىء وقال العقل ليته ما أمر . وما نهى دينه عن شىء وقال العقل ليته ما نهى . ولذلك فقد قام القرآن أساساً على مخاطبة العقول البشرية لتدرك الحقيقة الأولى وهى أن هذا الدين من عند الله .

أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً

أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ﴾ [ محمد: ٢٤].

أفلم يدبروا القول أم جاءهم ما لم يأت آباءهم الأولين
[المؤمنون : ٦٨].

﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الألباب ﴾

وقام القرآن ثانياً على وجود أحكام أساسية الحكم فيها لله وذلك حماية للعقل لأنه لايدرك إلا إدراكاً ناقصاً فى المدى المحدود ويستحيل أن ينظر من جميع الزوايا وإلى جميع المصالح لا فى اللحظة الواحدةلا ولا فى التاريخ كله بينما شريعة الله تنظر هذه النظرة فلا ينبغى أن يكون الحكم فيها أو فى حكم ثابت قطعى من أحكامها موكولاً إلى الإدراك البشرى قال تعالى :

إن الحكم إلا لله يقصى الحق وهو خير الفاصلين ﴾ [ الأنعام: ٥٧ ].
أفحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون ﴾
[ المائدة : ٥٠ ].

ألا له الحكم وهو أسرع الحاسبين > [ الأنعام : ٦٢ ] .
وكذلك أنزلناه حكماً عربياً > [ الرعد : ٣٧ ] .

وقام القرآن ثالثاً على فتح المجال للعقول البشرية فيما لا نص فيه مما يجد من الأقضية فى حدودها أمر به الله ورسوله ، وهذا هو مجال الاجتهاد

الحقيقى بالقدر الذى آراده الله له من التكريم فى مجاله الذى يحسنه وهو معرفة نواميس الكون والإبداع فى عالم المادة وهو ملك عريض . وقد اقتضى هذا الأمر تربية طويلة وتوجيهاً كبيراً حتى يألف الإدراك البشرى هذا اللون من النقلة وهذا المدى من الرق وحتى يتجه الإنسان إلى قراءة سفر الوجود بإدراكه البشرى فى ظل التوجيه الربانى والضبط القرآنى والتربية النبوية . قراءة هذا السفر قراءة غيبية واقعية إيجابية فى آن واحد وبذلك ينقل البشرية إلى عهد الرشد العقلى الذى يتلاءم مع تطور الأجيال .

﴿ قُلْ انْظُرُوا مَاذًا في السماوات والأرض ﴾ [ يونس : ١٠١ ] .

﴿ فلينظر الإنسان مم خلق . خلق من ماء دافق ﴾ [ الطارق : ٦،٥] .
﴿ انظروا إلى تموه إذا أتمر وينعه ، إن فى ذلكم لآيات لقوم يؤمنون ﴾
[ الأنعام : ٩٩] .

وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون ﴾
[التوبة : ١٠٥].

إن رسول الله صلوات الله وسلامه عليه كان بحق خير من بلغ الرسالة وأدى الأمانة حيث كان فى كل خطوة من خطواته سلوكاً تطبيقياً للمنهج الربانى فاستنهض الهمم ووضع العقل البشرى فى مكانته اللائقة به فكان يستشير أصحابه فى كل الأمور التى لم ينزل بها وحى وفتح مجال الاجتهاد على مصراعيه حيث قال إنه للمجتهد إذا أصاب أجران وإذا أخطأ أجر .. فأى تقدير للعقل أعظم من هذا الأمن : فهناك كتاب الله وسنة رسوله الكريم وسنة الحلفاء الراشدين ، لا يمكن أن يضل عقل أبدا استضاء بنورهم وسار فى هديهم واجتهد ما وسعه الجهد تحت ظلهم . وصدق الله العظيم إذ يقول : فو فإما يأتينكم منى هذى اتبع هما تنبع هماى فلا يضل ولا يشقى كي وطه : ١٢٣] .

ومن الناس من يشترى لهو الحديث ليضل عن سبيل الله ﴾
[ لقمان : ٦ ] .
﴿ فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ليضل الناس بغير علم ﴾

الأنعام : ١٤٤] . [الأنعام : ١٤٤] .

حقاً إن هدى الله هو الأمان للعقل وهو نور للفؤاد وماذا بعد الهدى إلا الضلال ١١٢

رابعاً ـــ تحقيق الأمن للعرض :

إن الإسلام عندما حدد منهجه فى الحفاظ على العرض كان هدفه هداية الناس وحمايتهم من عوامل القلق من الانجراف فى الهاوية وإعانتهم على التسامى فى المرتقى الصاعد إلى السماوات العلى . ولذلك فقد اهتم اهتماماً بالغاً بميدان الحفاظ على الأسرة وتطهير المجتمع وتحديد الصورة النظيفة الوحيدة التى يحب الله أن يلتقى عليها الرجال والنساء وتحريم ما عداها من الصور وتبشيعها وتقبيحها فى القلوب والعيون لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد .

قال تعالى موضحاً نعمته الكبرى ومنته العظمى علينا : ﴿ ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ﴾ [ الروم : ٢١ ] .

وقال جل شأنه : ﴿والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ﴾ [النحل: ٧٢] .

إنها القاعدة الأولى فى نظام المجتمع الإسلامى هى الأسرة : جعلها الإسلام وحدة المجتمع وأصدر من القوانين والتشريعات الإلهية ما يحقق صيانة هذه الأسرة من كل شائبة ومن كل اختلاط فى الأنساب ينشأ من

- ^£ --

شيوعية الإتصال الجنسى أو ينشأ من انتشار الفاحشة وتلوث المجتمع بها ومن أهم تلك القوانين فرض عقوبات صارمة على الزانى والزانية : فإن لم يكونا متزوجين : قال تعالى : ﴿ الزانية والزانى فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ﴾ [ النور ٢ ] .

وإن كانا متزوجين : ما ورد في الحديث الشريف : «كان مما يتلى الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله » .

إن الأسرة القائمة على الزواج العلنى الذى تخصص فيه امرأة بعينها لرجل بعينه ويتم به الإحصان وهو الحفظ والصيانة هى أكمل نظام يتفق مع فطرة الإنسان وحاجاته الحقيقية الناشئة من كونه إنساناً لحياته غاية أكبر من غاية الحياة الحيوانية وإن كانت تتضمن هذه الغاية فى ثناياها ويحقق أهداف المجتمع الإنسانى كما يضمن لهذا المجتمع الأمان المطلق : أمن الضمير وأمن البيت وأمن المجتمع فى نهاية المطاف .

والملاحظ بصفة ظاهرة أن الطفل الإنسانى يحتاج إلى فترة رعاية أطول من الفترة التى يحتاج إليها طفل أى حيوان آخر . كما أن التربية التى يحتاج إليها ليصبح قادراً على إدراك مقتضيات الحياة الإنسانية الإجتماعية تمتد إلى فترة طويلة أخرى . لذلك فإن غاية الميل الجنسى فى الإنسان لا تنتهى عند تحقيق الإتصال الجنسى والتناسل مثل الحيوان بل تمتد إلى هدف أبعد هو الارتباط بين الرجل والمرأة ليم إعداد الطفل الإنساني بحمايته وحفظ حياته وتزويده برصيد من التجارب الإنسانية والمعرفة الإنسانية مما يؤهله للمساهمة في حياة المجتمع الإنساني والمشاركة في رقيه .

ومن ثم أصبحت اللذة الجنسية مجرد وسيلة ركبتها الفطرة فيها ليتم الإلتقاء بينهما وبالتالى فإن تخصيص امرأة لرجل بالزواج هو الوضع الصحيح حتى لا يصبح الهوى الشخصى هو الحكم فى بقاء الارتباط بين الذكر

-- ^o \_-

والأنثى . إنما الحكم هو الواجب فى رعاية النسل الضعيف الذى يجىء ثمرة للالتقاء بينهما . وهكذا نجد الإسلام اهتم غاية الاهتمام بالحفاظ على هذه العلاقة بين الرجل والمرأة وكفلها بسياج منيع وجعلها مكفولة بحدود وشرائع لايحق لمسلم يؤمن بالله وباليوم الآخر أن يقترب منها فضلًا عن تخطيها .

قال تعالى : ﴿ تلك حدود الله فلا تقربوها كذلك بين الله آياته للناس لعلهم يتقون ﴾ [ البقرة : ١٨٧ ] .

قال ﷺ : « إن لكل ملك حمى وحمى الله محارمه » وقال : « يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فأنه أغض للبصر وأحصن للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء » .

« لم تظهر الفاحشة فى قوم حتى يعلنوا بها إلا فشى فيهم الأوجاع التى لم تكن فى أسلافهم » .

«ما شاع الربا والزنا فى قرية إلا أحلت بنفسها غضب الله» .

« إن الله عز وجل يغار وغيرة الله أن يأتى المؤمن ما حرم الله عليه».

« إن الله ضرب مثلًا صراطاً مستقيماً ، على كنفى الصراط داران لهما أبواب مفتحة على الأبواب ستور وداع يدعو فوقه : «والله يدعو إلى دار السلام ويهدى من يشاء إلى صراط مستقيم » والأبواب التى على كنفى الصراط حدود الله فلا يقع أحد فى حدود الله حتى يكشف الستر والذى يدعو من فوق واعظ ربه عز وجل.

أما ما يريده الذين يتبعون الشهوات فهو أن يطلقوا الغرائز من كل قيد : دينى أو أخلاق أو اجتماعى فهذا معناه انطلاق السعار الجنسى المحموم بلا حاجز ولا كابح فلا يقر معه قلب ولايسكن معه عصب ولايطمئن معه بيت ولا يسلم معه عرض ولاتقوم معه أسرة .. وهو يمثل مشقة وجهد

<u>--- አግ ---</u>

وقلق فى حياة المجتمعات ومعناه تحطيم قواعد المجتمع الإنسانى كله وإشاعة القلق والاضطراب بحرمان الأطفال من جو الأسرة الهادىء المطمئن الآمن من عواصف الشهوات الجامحة والتروات المتقلبة والهوى الذاهب مع الريح وهذا الهدوء ضرورى جداً للنهوض بأمانة الجنس البشرى كله وهو شىء آخر غير مجرد التناسل الحيوانى وغير مجرد الالتقاء الشهوانى على أساس العواطف وحدها . إنه العلاقة المقدسة القائمة على الواجب الإيمانى الذى يحقق الأمن والطمأنينة .

إن حماية الإسلام للعرض هو حماية لعرض كل المؤمنين من العدوان عليه : قال جل شأنه محذراً من هذا الانتهاك : ﴿ وتذرون ما خلق لكم ربكم من أزواجكم بل أنتم قوم عادون ﴾ [ الشعراء : ٦٦ ] . ولتعرف عظمة الوصف الإلهى بأن ترك ما أحل من الأزواج إلى غير ما أحل بأنه عدوان يشمل المجتمع بأسره يمكن النظر إلى حياة المجتمعات التي تحررت من قيود الدين والأخلاق والحياء في هذه العلاقة .

لقد كانت فوضى العلاقات الجنسية هى المعول الأول الذى حطم الحضارات القديمة : حطم الحضارة الإغريقية وحطم الحضارة الرومانية وحطم الحضارة الفارسية وهذه الفوضى ذاتها هى التى أخذت تحطم الحضارة الغربية الراهنة وقد ظهرت آثار التحطيم شبه كاملة فيما يلى : ...فى الأدب الفاحش الخليع الذى يدعو إلى انهيار المثل والمبادىء . ...فى الأفلام السينهائية التى تزكى فى الناس عواطف الحب الشهوانى المدمرة.

ـــ في انحطاط المستوى الحلقى في عامة النساء الذي يظهر في عريهن وفي اكتارهن من التدخين واختلاطهن بالرجال بلا قيد ولا التزام .

ـــ انتشار موجة الإجرام بين المراهقين والمراهقات والادمان على المحدرات وجرائم الإعتداء على النساء والفتيات الصغيرات وانتشار الأمراض السرية الفتاكة .

ـــ انتشار الاضطرابات العصبية وضعف القوى العقلية وهو من أكثر العناصر فى جلب التعاسة للأفراد وتحطيم الأسر وهو أكثر خطورة على الحضارة من الأمراض المعدية التى قصر علماء الصحة والأطباء اهتمامهم عليها حتى الآن .

ــــوجد أن الذين يبيعون أسرار أمريكا وبريطانيا العسكرية لأعدائهم لا لأنهم فى حاجة إلى المال ولكن لأن بهم شذوذاً جنسياً ناشتاً من آثار الفوضى الجنسية السائدة فى المجتمع .

ـــ هناك مكاتب مهمتها البحث عن الزوجات الهاربات والبحث عن الأزواج الهاربين وذلك فى مجتمع لا يدرى فيه الزوج إن كان سيعود فيجد زوجته فى الدار أم يجدها قد طارت مع عشيق ولا تدرى الزوجة إن كان زوجها الذى خرج فى الصباح سيعود إليها أم ستخطفه أخرى أجمل منها وأشد جاذبية ا!

مجتمع تعيش فيه البيوت فى مثل هذا القلق كفيل بأن يحطم كل سعادة مادية يحصل عليها المرء .

ــــ هناك انخفاض مستمر فى نسبة المتزوجين وارتفاع مستمر فى نسبة عدد المواليد غير الشرعيين وهكذا تزيد نسبة الحياة القلقة الشريدة التى يعيشها هؤلاء الأطفال مما ينعكس على المجتمع بأسره .

---- ٨٨ -----

هذا مآله زوال الحضارة والاجتماع والفناء آخر الأمر . صدقت يارب العزة يا من قلت وقولك الحق : ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الْفُواحَشْ مَا ظَهْرَ مَنْهَا وَمَا بَطْنَ ﴾ [الأنعام: ١٥١]. ثم خصصت الزنى بمزيد من التخصيص ومزيد من النهى فقلت : ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزَّنْيَ إِنَّهُ كَانَ فَاحَشَةَ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [ الإسراء: ٣٢]. وقال رسولك الكريم صلوات الله وسلامه عليه : ... ﴿ لا يسرق السارق وهو مؤمن ولا يزنى الزانى وهو مؤمن . الإيمان أكرم على الله من ذلك كه . \_ ﴿ لا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله إلا ـ بإحدى ثلاث : الثيب الزاني والنفس بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعة 🗞 . \_ ﴿ الزنا يورث الفقر ﴾ . ... ﴿ تفتح أبواب السماء نصف الليل فينادى مناد : هل من داع فيستجاب له ؟ هل من سائل فيعطى ؟ هل من مكروب فيفرج عنه ؟ فلا يبقى مسلم يدعو بدعوة إلا استجاب الله عز وجل له إلا زانية تسعى بفرجها أو عشارا . ــ وعن عبدالله رضى الله عنه أن رسول الله عظي أتى برجل قد شرب فقال : يا أيها النالس قد آن لكم أن تنتهوا عن حدود الله . فمن أصاب من هذه القاذورة شيئاً فليستتر بستر الله فإن من يُبْدِلنا صفحته نقم عليه كتاب الله وقرأ رسول الله عَلَيَّة : ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهُ إِلَهُ آخَر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون ﴾ . وقال : قرن الزنا مع الشرك . وقال : ولا يزنى الزانى حين يزلى وهو مؤمن .

--- ٨٩ ----

وهكذا فإن الذين يحسبون أن التقيد بمنهج الله وبخاصة فى علاقات الجنسين أمر شاق ومجهد يعيشون فى وهم كبير فاطلاق الشهوات من كل قيد وتحرى اللذة فى كل تصرف والتجرد فى علاقات الجنسين من كل قيد أخلاق ومن كل التزام اجتماعى . هذا كله يبدو يسرا وراحة وانطلاقاً ولكنه فى حقيقته مشقة وجهد . ونتائجها فى حياة المجتمع بل فى حياة كل فرد هو القلق وفقدان الأمن والانهيار فى النهاية .

وإنه لمفخرة للإسلام ذلك المنهج الذى وضعه الحكيم الحبير فى المحافظة على العرض وتحقيق كل دواعى الأمان له لأنه علامة مضيئة وحجر راسخ فى حياة المجتمعات الإسلامية يجعلها تعيش آمنة مطمئنة فى كنف الإسلام الذى جاء من رب رحيم على يد رسول الرحمة الذى أعلنها بكل يقين الإيمان وبكل نقاء الرسالة وصفائها وأمنها كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله وعرضه .

#### حامساً \_\_ تحقيق الأمن للمال :

إن المال هو عصب الحياة وقوام حياتها وعليه يتوقف تقدم المجتمعات ونهضتها ورخائها وعليه أيضاً يتوقف أمن تلك المجتمعات وطمأنينتها إذا آمنت بالطريقة المثلى لتداول المال بين الأفراد .

ولأهمية المال القصوى فى ادارة عجلة الحياة فإن المنهج الإسلامى اهتم اهتهاماً بالغاً بكل منفذ وبكل طريقة يتم بها تداول المال سواء فى الاستهلاك أو الإدخار أو الاستثمار أو كيفية توزيع الدخول . ليس هذا فقط بل أنه اهتم بالمال بعد وفاة المسلم عن طريق قوانين الميراث واهتم بالمحرومين من المال ففرض لهم الزكاة كركن أساسى من أركان الإسلام الحمسة وأضاف لهم الصدقات فى حدود الثلث مما أفاض الله به على خلقه ووسع عليهم فى رزقهم .

-- 9· ---

هناك قاعدة أساسية فى التشريع الإسلامى يتفرع عنها مواد فرعية كثيرة كلها تهدف إلى تحقيق الأمن للمال . هذه القاعدة مكتوب على بابها : في ياأيها الذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيماً كله [ النساء: ٢٩ ] .

إنه نهى عام عن كل طريقة يتم بها تداول الأموال لم يأذن بها الله أو نهى عنها ومنها السرقة والغش والرشوة والقمار واحتكار الضروريات لاغلائها وجميع أنواع البيوع المحرمة والربا فى مقدمتها . وعقب ذلك النهى بما يوحى بالآثار المدمرة التى ينشئها أكل الأموال بالباطل فى حياة الجماعة إنها عملية قتل للمجتمعات حيث يباع فيها ما ليس يباع كالعرض والذمة والضمير والحلق والدين . فما هى الخطوات التفصيلية التى انتهجها الإسلام لتحقيق الأمن للمال ؟

١ ـــ تشديد عقوبة السرقة والاعتداء على الملكية الفردية والاعتداء على أمن الجماعة :

إن المجتمع المسلم يوفر للناس على اختلاف عقائدهم ما يدفع خطر السَّرقة عن كل نفس سوية . إنه يوفر لهم ضمانات العيش والكفاية وضمانات التربية والتقويم وضمانات للعدالة في التوزيع . وفي الوقت ذاته يجعل كل ملكية فردية فيه تنبت من حلال ويجعل الملكية الفردية وظيفة اجتماعية تنفع المجتمع ولا تؤذيه . ومن أجل هذا كله فمن حقه إذن أن يشدد في عقوبة السرقة قال تعالى : وهو أحكم الحاكمين : فو والسارق والسارقة فاقطعو أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيم فمن تاب من بعد ظلمه وأصلح فإن الله يتوب عليه إن الله غفور رحيم ك إلمائدة : ٣٨ --- ٣٩] .

--- 91 ---

إن قطع اليد تنكيل من الله رادع لكل من تحدثه نفسه بالسرقة وهو رحمة بالجماعة كلها لأنه يوفر لها الطمأنينة والأمن .

۲ ـــ تحريم الاكتناز :

إن اكتناز الأموال وحبسها عن التداول هو تعطيل لوظائفها الأساسية وحرمان المجتمع المسلم من الحير الذي سيعود عليه باستثمار تلك الأموال ومواجهة مطالبه واحتياجاته الأمناسية وتحقيق الأمن لحياة الفقراء بعيداً عن شظف العيش . قال تعالى في كتابه الكريم محدراً أشد التحدير لكل من تسول له نفسه اكتناز النقود وحبسها عن الاستثمار في الأغراض التي حددها الله لنا لتحقيق الرفهاية والتقدم للمجتمع المسلم : فو والدين يكنزون الله والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعداب أليم يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون ﴾ [ التوبة : ٢٤-٣٥] .

ويضرب لنا الله فى القرآن الكريم أمثلة لقوم كنزوا المال فعوقبوا بالدمار فهاهو ذا قارون يؤتى من الكنوز ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولى القوة ويأمره قومه بالإحسان كما أحسن إليه فيقول : ﴿ إنما أوتيته على علم عندى ﴾ [ القصص : ٧٨ ] .

فيكون المآل ﴿ فخسفنا به وبداره الأرض ﴾ [القصص : ٨١] .

وها هو ذا تعلبة يعاهد الله إن أتاه مالًا ليبصدقن وليكونن من الصالحين فيؤتى المال ويبخل به ويكنزه فتكون العاقبة : ﴿ فَأَعَقبُهُمْ نَفَاقاً فَى قَلُوبُهُمْ إِلَى يوم يلقونه ﴾ [ التوبة: ٧٧ ] .

#### ۳ ـــ تحريم الربا :

إن تحريم الربا من أعظم الإجراءات في المنهج الإسلامي لتحقيق الأمن للمال . فالربا هو توجيه المال أي وجهة الهدف منها زيادة الربح بصرف النظر عن نوعية الاستثمار الموجه إليه هذا المال حتى ولو كان في أحد المشروعات المثيرة للغرائز والمحطمة للكيان الإنساني . إن هذا الاستثمار وإن كان في ظاهره يحقق عائداً مجزياً إلا أنه في باطنه يحقق عائداً سلبياً ليس على المجتمع ككل فقط وإنما على المستثمر نفسه . لأن الربا يثقل الصناعة بالفوائد الربوية التي تضاف إلى أصل التكاليف ويثقل التجارة والمستهلك بأداء هذه الفوائد التي يفرضها على الصناعة وهذا يؤدي إلى ارتفاع الأسعار مما يؤدى إلى ارتفاع تكلفة عوامل الإنتاج على المدى الطويل مما يسبب خسارة المستثمر أو انخفاض نسبة ربحه فإذا أراد ارتفاع تلك النسبة فإنه سيضطر إلى رفع سلعته وهكذا يدخل المجتمع فيما يسمى بالتضخم الحلزوني وهو ما يجر أوخم العواقب التى يعرفها الاقتصاديون جيداً ويلمسها رجل الشارع في ذلك الارتفاع الرهيب في الأسعار وعدم مقدرته على الوفاء باحتياجاته الأساسية بنفس الدخل الذي كان يحصل عليه فيما مضي . وهذا يؤدي إلى انتشار الفقر وزيادة وطأة أعباء الحياة على الناس وهو ما يرفضه الإسلام أساساً لأنه دين العزة والقوة والرخاء . قال تعالى في محكم كتابه الكريم لينهى الناس عن التعامل بألربا لأثاره الضارة على تداول الأموال :

﴿ وما آتيتم من ربا ليربوا في أموال الناس فلا يربوا عند الله ﴾
[الروم : ٣٩].

الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد

-- 9٣ ---

فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ، يمحق الله الربا ويوبى الصدقات والله لا يحب كل كفار أثيم ﴾ [البقرة: ٢٧٥ ـــــ ٢٧٦] . ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة ﴾ [آل عمران : ١٣٠] .

٤ - تحريم الإحتكار :

حرم الإسلام تحريماً قاطعاً تخزين كميات كبيرة من الناتج تؤدى إلى نقص المعروض منه فى السوق أو اختفائه فلا يجد المسلم حاجته الضرورية إلا بأسعار مرتفعة وهذا يشكل عناءاً كبيراً على ذوى الدخول المحدودة ويتنافى أساساً مع العدالة الاجتماعية والتكافل الاجتماعى الذى بنى عليها الإسلام دعائمه .

إن الاحتكار معناه تحكم القلة فى الأغلبية .. معناه قلق الناس وخوفهم الدائم من ارتفاع الأسعار بحيث لا يقدرون على مواصلة مسيرتهم فى الحياة . معناه استغلال حاجة المسلمين لتحقيق أرباح طائلة وهو ما يرفضه الإسلام مضموناً ومعنى ونهجاً فى الحياة لمن رضى بالله رباً وبالإسلام ديناً .

قال تعالى فى بيانه عقوبة المحتكر الذى يسبب بتصرفه هذا تضخماً اقتصادياً يجر الويلات على المجتمع بأسره ﴿ إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون فى الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلال أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزى فى الدنيا ولهم فى الآخرة عذاب أليم ﴾[ المائدة : ٣٣ ] .

وقال صلوات الله وسلامه عليه تأكيداً لذلك المنهج الربانى : « من دخل فى شىء من أسعار المسلمين ليغليه عليهم كان حقاً على الله أن يقعده بعظم من النار يوم القيامة » .

«من احتكر على المسلمين طعامهم ضربه الله بالجذام والإفلاس» . «من احتكر طعاماً أربعين يوماً فقد برىء من الله وبرىء الله منه» . « بئس العبد المحتكر إن سمع برخص ساءه وإن سمع بغلاء فرح» . فأى أمن يشعر به الإنسان على ماله واحتياجاته وهو يعيش فى مجتمع تظلله تلك القوانين السامية حيث ترتقى بالبشرية إلى قمم سامقة ؟

#### الإهتمام بتوثيق الدين :

لما كان الإسلام دين الحياة فهو يراعى تلك الضرورة التى تلجأ الناس إلى الدين فنظمها أروع تنظيم بالمحافظة على حق الدائن والمدين حماية لحقوق كل منهما فى تبادل الأموال . فجعل آية الدين أطول آية فى القرآن الكريم وأمر فيها بكتابته كما أباح الرهن لتوثيق الدين . قال تعالى فى دستوره الحكيم : فويا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله فليكتب ويجلل الذى عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئاً فإن كان الذى عليه الحق سفيها أو ضعيفاً أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل . واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل الذى عليه الحق سفيها أو ضعيفاً أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا ولا تسأموا أن تكتبوه صغيراً أو وامرأتان من ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا ترتابوا إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها إلى أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها إلا يواشهدوا إذا تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها إلى أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها إلى

\_\_\_ ۹٥ \_\_\_

وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتباً فرهان مقبوضة فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذى اؤتمن أمانته وليتق الله ربه ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم ﴾ [البقرة: ٢٨٣] . أى من وأى روعة أعظم من ذلك التنظيم البديع للدين ؟ فلا هضم للحقوق ولا ضياع للأموال بل إحكام وأمان. من لدن حكيم خبير .

٦-الحفاظ على مال الضعيف :

إن تداول المال فى المجتمع يستلزم خبرة ودراية عظيمتين وكنز المال ممنوع فى الإسلام إذن ما هو الحل بالنسبة لمن عنده مال ولكنه ضعيف عن استثمار هذا المال مثل اليتيم والسفيه . هنا يتدخل الشرع ليحكم حكمه العادل : - بالنسبة لليتم فعلى ولى أمره أن يستثمر ماله بالحكمة بما يعود على اليتيم بالنفع وليحذر من تسول له نفسه بأن يستحل شيئاً من هذه الأموال . قال تعالى :

إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون فى بطونهم ناراً

— حتى إذا بلغ اليتيم رشده وأصبح قادراً على استثمار أمواله بنفسه وجدها قد نمت وربت مع الزمن فيستطيع ولى الأمر حينئذ أن يطمئن باله ويرتاح من المهمة التى كلفه الله بها وألقاها على عاتقه فقام بها خير قيام عملا بقول الله عز وجل : ﴿ وآتوا اليتامى أموالهم ولا تتبدلوا الخبيث بالطيب ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم إنه كان حوباً كبيراً ﴾ [ النساء: ٢ ] .

وابتلوا اليتامى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ولاتأكلوها إسرافاً وبدارا أن يكبروا ومن كان غنياً

فليستعفف ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف فإذا دفعتم إليهم أموالهم فاشهدوا عليهم وكفى بالله حسيباً ﴾ [النساء: ٦] .

— بالنسبة للسفيه فليس من الحكمة ترك المال بين يديه يعتره كيفما يتراءى له خياله المريض مما ينعكس آثاره السيئة على المجتمع الإسلامى ككل ولذا كان حكم الله سبحانه جل شأنه بأن يكون هناك من يتولى أمر السفيه ويحرص على ماله لأن المال قوام الحياة وله الدور الإيجابى فى إدارة عجلتها قال تعالى : ﴿ ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقوهم فيها واكسوهم وقولوا لهم قولًا معروفاً ﴾ [النساء: ٥] .

إن الغش والرشوة وسيلتان للحصول على حقوق بدون وجه حق وهما وبال على المجتمع عندما يصاب بداء التراخى وحب الكسب السريع . إنهما يؤديان إلى أسوأ تداول للمال يعود بأوخم العواقب على الاقتصاد القومى كله . ولهذا كان هناك من القوانين الإلهية ما يردع تلك الأمراض الفتاكة التى يمكن أن تصيب النفوس البشرية وتحرم المال من أمن التداول فيما خلق الله له .

قال تعالى فى كتابه الكريم بشأن تحريم الرشوة : ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمُ بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون ﴾ [ البقرة : ١٨٨ ] .

وقال عقب :

« لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع : عن عمره فيم أفناه ؟ وعن شبابه فيم أبلاه ؟ وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ؟ وعن علمه ماذا عمل فيه ؟ « لعن الله الرشوة والرائش والمرتشى » .

أما بشأن الغش الذى يؤدى إلى الحصول على أموال بطرق غير مشروعة فإنه بخس لحقوق الناس وفساد فى الأرض ما بعده فساد له عقوبة تقطيع الأيدى والأرجل من خلاف لأنه سمع قول الحق تبارك وتعالى ولم يستجب له : ﴿ يا قوم أوفوا المكيال والميزان بالقسط ولاتبخسوا الناس أشياءهم ولا تعثوا فى الأرض مفسدين ﴾ [ هود : ٨٥] .

ولأنه خرج من تبعية أمة محمد الرسول الأمين الذى قال صلوات ربى وسلامه عليه « من غش أمتى فليس منى » .

إن ما عرضناه من مقتطفات عن كيفية تحقيق المنهج الإسلامى الأمن للمال يعتبر قطرة من محيط لأن ذلك المنهج عظيم كل العظمة عميق كل العمق فأنى لقلم أن يوفى ذلك المنهج حقه ويكفينا أن نردد قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَلَوْ أَغَا فَ الأَرْضَ مَن شَجَرَةَ أَقَلَامَ وَالبَحَرَ يَمِدَهُ مَن بَعَدَهُ سَبَعَةَ أَبْحَرَ ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم ﴾ [لقمان: ٢٧] .

ما أجمل نعمة الأمن النابع من الإيمان . قال الحليل ابراهيم لقومه كما ورد في القرآن الكريم : ﴿ وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطاناً « فأى الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون « الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ .

وإذا سئلت عن الإسلام فقل إنه الأمان الشامل فى العرض والمال والنفس والعقل وما أصدق قول الله جل شأنه فى حديثه القدسى : ﴿ يا ابن آدم عندك ما يكفيك وأنت تطلب ما يطغيك . لا بقليل تقنع ولا من كثير

--- ٩٨ ----

تشبع إذا كنت معافى في بدنك آمناً في سربك عندك قوت يومك فقد حيزت لك الدنيا بحذافيرها ﴾ . لقد ضمن الإسلام الأمن للإنسان أيا كان موقعه : آمنه على عقيدته : ♦ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ﴾ . ﴿ ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين ﴾ . آمنه على نفسه : ﴿ ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً ﴾ . « الآدمى بنيان الرب ملعون من هدمه » . كما قال الرسول صلوات ربي وسلامه عليه وقال أيضاً عَلِيلَهُم : ﴿ مَن أَعَانَ عَلَى قُتُلَ مُسْلَمٍ وَلَوْ بِشَطْر كلمة جاء يوم القيامة مكتوبا بين عينيه : آيس من رحمة الله» . آمنه على عقله : فحرم من الأشربة ما يودى بهذا العقل ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ﴾ . ﴿ يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه

لعلكم تفلحون ، إنما يزيد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ﴾ وما أجل قوله تعالى : ﴿ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ﴾ .

- 19 -

روت أم سلمة رضى الله عنها قال : نهى رسول الله عليه عن كل مسكر ومفتر . والمفتر هنا كل ما يضعف الصحة . فالقاعدة الأساسية فى الإسلام «لا ضرر ولا ضرار» . آمنه على عرضه :

ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشة وساء سبيلا ﴾ ﴿ إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة فى الذين آمنوا لهم عذاب أليم فى الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ ... ﴿ إن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا فى الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم ﴾ .

قال رسول الله عَنْ : «قذف محصنة يهدم عمل مائة سنة» . آمنه على مال :

والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالًا من الله والله عزيز حيكم \$>.. ﴿ ياأيها الذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم \$>.

قال عَلَيْتُهُ : « لا يحال مال امرىء مسلم إلا بطيب نفس منه » . وقال أيضاً : « ما أخذ بسيف الحياء فهو حرام » .. « نعم المال الصالح للعبد الصالح » .

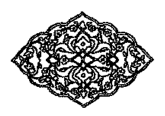
والقول الفصل ما جاء فى قوله تعالى : ﴿ وَلا تعتدوا إِنَّه لا يحب المعتدين ﴾ وقوله جل شأنه : ﴿ فَمَنَ اعتدى بعد ذلبك فله عذاب أَلَيم ﴾ والاعتداء هو تجاوز الحد الذى بينه الله عز وجل فى قوله : ﴿ تلك حدود الله فلا تعتدوها ومن يتعد حدود الله فأولتك هم الظالمون ﴾ .

وسواء كان الإعتداء على النفس أو على العقل أو على العرض أو على المال

-----

أو على العقيدة بالإكراه : ﴿ كُلْ ذَلْتُ كَانَ سِيَّهُ عَند رَبِكَ مَكْرُوهاً ﴾ فإن لله تعالى واجبات يجب على المسلم أن يقف عندها موقف العناية والصيانة والرعاية . فقد فرض تعالى فرائض فلا تضيعوها وحد حدوداً فلا تعتدوها وحرم حرمات فلا تنتهكوها وسكت عن أشياء رحمة بكم من غير نسيان فلا تسألوا عنها .

وهنا يشعر المسلم بالأمن والأمان والطمأنينة ويحلق فى السموات العلى بعقيدة المؤمن الواثق بربه الرحمن الرحيم والمتبع لهدى رسوله المبعوث رحمة للعالمين وصدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ﴾ .



#### المبحث الثانى

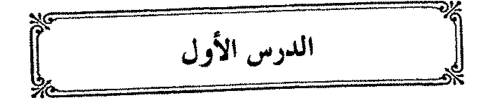
الإنسان بين النفس والمال

الغنى في القناعة :

صدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ مَن كَانَ يَرِيدَ العَاجِلَةَ عَجَلُنَا لَه فَيهَا ما نشاء لمن نريد ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموماً مدحورا . ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكورا كلا نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظورا انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا ﴾ .

عندما نطالع آيات الله ونصافح كلماته فى كتابه ونتعبد بتلاوته نطالع دروساً ونفوساً . نعم : ما أجمل القرآن إذا عرض الدروس على النفوس واستخلص العواقب واستنتج العبر إنه الكلام الوحيد الذى نلتمس فيه الحكمة البالغة والعبرة النافذة التى لا نجد لها تفسيرا أعظم من كلام رسول الله عوالية فاستمع إليه وهو يقول فى هذا المجال : « ا**رض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس »** وأمامنا فى هذا المجال ستة مواقف فى القرآن الكريم نتبين منها عبرة الحياة ونستخلص فيها نتائج الدنيا إذا اخترقت مجال اليدين إلى مجال القلب وتربعت فيه . هنا تكون الهاوية وما أدراك ما هى نار حامية .

- 1.7 -



ما ذكره القرآن الكريم عن هذا الحبر الكبير الذي عرف في بني إسرائيل بعلمه الغزير والذى قضى أيامه ولياليه بجوار كليم الله موسى حتى جاء اليوم الذي أرسله فيه نبى الله موسى مبعوثاً ليبلغ أمر الله إلى أهل مدين وذهب إليهم بقلب نقى ووعظهم واستمعوا له بآذانهم ولسان قلوبهم يقول : سمعنا وعصينا بدلا من أن يقولوا سمعنا وأطعنا وواصل الحبر مواعظه وإرشاداته وواصلوا هم خداعه وإغراءه بالمادة وعرض زينة الحياة الدنيا عليه حتى سألوه يوماً : كُمّ يعطيك موسى لقاء ما تبذل من جهد في تبليغ هذه الرسالة قال لهم : إنما أقصد الأجر من الله قالوا : فإن أموالنا كثيرة ولن نبخل بها عليك في سبيل ألا نسمع منك شيئاً حتى لا تفسد علينا بيعنا وشراءنا وفكر العالم كثيراً وتردى في صراع عنيف حتى وصل مجال انعدام الوزن عندما سأل نفسه : موسى أم المال 11 الله أم الشيطان !! الدنيا أم الآخرة ؟ وأصبح في الأرض حيران استهوته الشياطين فهوى بعد أن اتبع الهوى ، تمرغ في طين الأرض بعدما تربع على قبة الفلك إن هذا العالم هو بلعام بن باعورا . عالم بني إسرائيل الذي قص الله علينا قصته في سورة الأعراف حيث قال الله لرسوله عظي : ﴿ وَاتَّلْ عَلَيْهُمْ نَبْأُ الذِّي أَتَيْنَاهُ آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شتنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون . ساء مثلا القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون ﴾ .

- 1.7 ---

فتأمل معى ما احتوى عليه هذا المشهد القرآنى من أسرار وعجائب إنه نبأ ولا يستعمل القرآن لفظ النبأ إلا إذا كان المقام خطيرا والخبر العظيم جليلا فما بالك برجل أتاه الله آياته وآيات الله يكفيها شرفا أنها نسبت إلى الله وأضيفت إليه ، تذهب النفس كل مذهب فى تفسيرها و تفصيلها وبيانها فقد اشتملت على الحكم الإلهية والمواعظ والارشادات والتوجيهات الربانية فماذا حدث هل تركها ؟ هل ابتعد عنها ؟ كلا لو كان الأمر كذلك لجاز أن يعود إليها بعد زمان طال أو قصر لكن القرآن أعطى معنى يدل على أن العود بالنسبة إليه محال قال تعالى : فو فانسلخ منها في فما معنى الإنسلاخ . ؟ إن السلخ فى الأصل كشط الجلد عن اللحم وهو يعطينا أنه لا عودة ، فكما أن عودة الجلد إلى اللحم بعد ملخه أمر محال كذلك عودة هذا الذى أظلم قلبه بحب الدنيا ، عودته إلى آيات الله أمر محال ، لقد كانت الآيات بالنسبة إليه وقاية وعناية له من غضب الله كم أن الجلد وقاية وعناية باللحم فلما انسلخ من الآيات أحمت بالله ك الله أمر محال ، لقد كانت الآيات بالنسبة إليه وقاية وعناية له من غضب الله كا أن الجلد وقاية وعناية باللحم فلما انسلخ من الآيات أصبح عرضة لغضب الله أمر محال ، لقد كانت الاته الما انسلخ من الآيات أمر على أن الجلد وقاية وعناية له الله كل

لقد كانت الآيات تزينه وتجمله فلما إنسلخ منها أصبح مشوهاً دميم المنظر قميئاً فماذا كانت النهاية ؟ كانت النهاية ﴿ فَكَانَ مَنَ الْغَاوِينَ ﴾ .

لماذا لم يكن من المغريين إنما كان من الغاوين لأنه أصبح أستاذاً في الغواية دليل ذلك قوله تعالى ﴿ فاتبعه الشيطان ﴾ ولم يقل فتبع الشيطان أي أنه أصبح بعد الضلال والإنسلاخ من الآيات متبوعا فصار الشيطان له تابعاً . وهذا يذكرنا بقول أحد الحكماء :

وكنت امرءاً من جند إبليس فارتقى بن الحال حتى صار إبليس من جندى

ثم ماذا ؟ قال الله تعالى : ﴿**ولو شئنا لرفعناه بها ﴾ ف**مشيئة الله لا يعجزها شيء لكن الله لا يجبر أحداً على فعل شيء .

قال تعالى : ﴿ وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ﴾ فماذا حدث من ( بلعام ) .

قال تعالى : **﴿ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه ﴾** وما أمر ما بعد لكن إخلاد إلى الأرض واتباع للهوى إنما عبر القرآن بلفظ أخلد لأنه يعطينا معنيين : الميل والاطمئنان إلى ما مال إليه فهو عندما أخلد إلى الأرض مال إليها مطمئناً بها وبدلًا من أن يقول القرآن أخلد إلى الدنيا قال : أخلد إلى الأرض وهذا هو قدر الدنيا وقدر من مال إليها هو فى الهاوية وفى الحضيض فما الدنيا إلا أرض تدمر من مال إليها مطمئنا بها قلبه إذا حلت أوحلت وإذا كست أوكست وإذا جلت أوجلت وإذا أينعت نعت وكم من ملك رفعت له علامات فلما علا مات .

نعم إنه اتبع هواه وما الهوى إلا نوازع النفس إلى مسالك الشر وما أجمل هذا التحذير من الله عندما يقول : ﴿ ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب ﴾ .

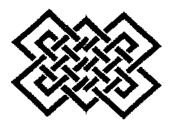
وما قاله أحد الحكماء جدير بالتأمل : من عرف الهوى فقد هوى وما قاله آخر « نون الهوان من الهوى محلوفة فإذا هويت فقد لقيت هوانا » .

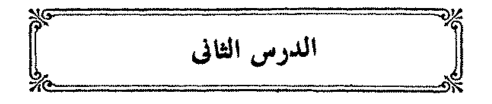
ما شأن هؤلاء وما صفاتهم وما حالهم الذين أخلدوا إلى الأرض واتبعوا هواهم ما حالهم فى الدنيا ؟ إنهم فى تعب دامم وعذاب نفس مستمر قال تعالى : **﴿ فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ﴾ه** إنه تشبيه لحالهم بالكلب فى أخس حالاته لا فى أمانته وحراسته إنما فى تعبه

وشقائه فهو دائما يلهث أى يخرج لسانه ويتنفس بصعوبة فى كل حالاته سواء زجرته وقسوت عليه أم أرحته وعطفت عليه كذلك هؤلاء الذين اتبعوا الهوى وأخلدوا إلى الأرض إذا لم تعطهم الدنيا طلبوها وخطبوا ودها وإذا أعطتهم طلبوا المزيد منها ولو كان لأحدهم واديان من مال لابتغى ثالثاً ولا يملأ جوفه إلا التراب .

وهذا مثل ضربه الله لكل من كذب بآيات الله وأخلد إلى الأرض واتبع هواه وأمرنا الله أن نقصه على الناس ليتفكروا ويتذكروا ويعملوا ثم يعقب الله بعد ذلك قائلًا : ﴿ ساء مثلا القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون ﴾ .

أى أن حال هؤلاء القوم بئس الحال ومثلهم بئس المثل وما ظلمهم الله لأن الله بين وأرشد فكان منه الإيجاد والإمداد والارشاد ولكنهم قابلوا ذلك كله بالجحود والإنكار والعتود والنفور ﴿ ربنا لا تزغ قلوينا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب . ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إن الله لا يخلف الميعاد كه .





ومن دروس القرآن الكريم مع النفوس الشاردة يحدثنا الكتاب العزيز عن شخصية أخرى أخلد صاحبها إلى الأرض واتبع هواه بعدما اقتحمت الدنيا قلبه فأظلم وأدلهم ومال وانتكس وفى أوحال الحياة ارتكس إنه و تعلبة بن حاطب » الذى قال الله فيه وأمثاله ﴿ ومنهم من عاهد الله لمن أتمانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين . فلما آتاهم من فضله . بخلوا به وتولوا وهم معرضون . فأعقبهم نفاقاً فى قلوبهم إلى يوم يلقونه . بما أخلفوا الله ما وعدوه وبما كانوا يكدبون ألم يعلموا أن الله يعلم سرهم ونجواهم وأن الله علام الغيوب ﴾ .

يقول العلامة ابن كثير :

يقول تعالى ومن المنافقين من أعطى الله عهده وميثاقه لئن أغناه من فضله ليصدقن من ماله وليكونن من الصالحين فما وفى بما قاله ولا صدق فيما ادعى فأعقبهم هذا الصنيع نفاقا سكن فى قلوبهم إلى يوم يلقوا الله عز وجل يوم القيامة عياذا بالله من ذلك وقد ذكر كثير من المفسرين منهم ابن عباس والحسن البصرى أن سبب نزول هذه الآية الكريمة فى ثعلبة بن حاطب الأنصارى وقد ورد فيه حديث رواه جرير ههنا وابن ألى حاتم من حديث و معان ابن رفاعة عن على بن يزيد عن ألى عبد الرحمن القاسم بن عبد الرحمن مولى عبد الرحمن بن يزيد ابن معاوية عن ألى أمامة الباهل عن ثعلبة بن حاطب الأنصارى أنه قال لرسول الله عن ألى أمامة الباهل عن ثعلبة

قال : فقال رسول الله عليه : « ويحك يا ثعلبة قليل تؤدى شكره خير من كثير لا تطيقه » قال ثم قال : مرة أخرى فقال : « أما ترضى أن تكون مثل نبی الله ، ؟ فو الذی نفسی بیده لو شقت أن تسیر الجبال معی ذهباً وفضة لسارت قال : والذي بعثك بالحق لئن دعوت الله فرزقني مالًا لأعطين كل ذى حق حقه . فقال رسول الله عليه : « اللهم ارزق ثعلبة مالًا ، قال : فاتخذ غنماً فنمت كما ينمي الدود فضاقت عليه المدينة فتنحى عنها فنزل وادياً من أوديتها حتى جعل يصلى الظهر والعصرف جماعة ويترك ما سواهما ثم نمت وكبرت فتنحى حتى ترك الصلوات إلا الجمعة وهمي تنمى كما ينمى الدود حتى ترك الجمعة فطفق يتلقى الركبان يوم الجمعة ليسألهم عن الأخبار فقال رسول الله عظيمة : « ما فعل ثعلبة » ؟ فقالوا يارسول الله اتخذ غنماً فضاقت عليه المدينة فأخبروه بأمره فقال : دياويح ثعلبة ، ياويح ثعلبة ، ياويح ثعلبة » وأنزل الله جل ثناؤه ﴿ خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيبم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم كه ونزلت فرائض الصدقة فبعث رسول الله عَلَيْتُهُ رجلين على الصدقة من المسلمين رجلًا من جهينة ورجلًا من سليم وكتب لهما كيف يأخذان الصدقة من المسلمين وقال لهما : مرا بثعلبة وبفلان رجل من بني سليم فخذا صدقاتهما فخرجا حتى أتيا ثعلبة فسألاه الصدقة وأقرأه كتاب رسول الله عليه فقال : ما هذه إِلا جزية ما هذه إلا أخت الجزية ما أدرى ما هذا ؟ انطلقا حتى تفرغا ثم عودا إلى فانطلقا وسمع بهما السلمي فنظر إلى خيار أسنان إبله فعزلها للصدقة ثم استقبلهما بها فلما رأوها قالوا ما يجب عليك هذا وما نريد أن نأخذ هذا منك فقال : بلي خذوها فإن نفسي بذلك طيبة وإنما هي له . فأخذاها منه ومرا على الناس فأخذوا الصدقات ثم رجعا إلى ثعلبة فقال : أرياني كتابكما فقرأه فقال ما هذه إلا جزية ما هذه إلا أخت الجزية انطلقا حتى أرى رأبا فانطلقا حتى أتيا النبي عَلَيْهُ فلما رآهما قال ﴿ يَاوِ مُ تُعْلَبُهُ ﴾ قبل أن يكلمهما

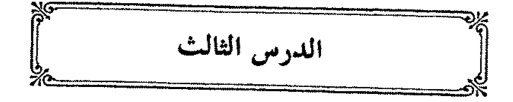
- 1.4 ---

ودعا للسلمى بالبركة فأخبراه بالذى صنع ثعلبة والذى صنع السلمى فأنزل الله عز وجل فرومنهم من عاهد الله لتن أتانا من فضله لنصدقن ـــ الآيات كي قال وعند رسول الله عليه رجل من أقارب ثعلبة فسمع ذلك فخرج حتى أتاه فقال : ويحك يا ثعلبة قد أنزل الله فيك كذا وكذا فخرج ثعلبة حتى أتى النبى عليه فسأله أن يقبل منه صدقته فقال إن الله منعنى أن أقبل منك صدقتك فجعل يحثو على رأسه التراب فقال له رسول الله هذا عملك قد أمرتك فلم تطعنى فلما ألى رسول الله أن يقبل

صدقته رجع إلى منزله فَقْبِض رسول الله على ولم يقبل منه شيئاً ثم أتى أبا بكر رضى الله عنه حين استخلف فقال له قد علمت منزلتى من رسول الله علي وموضعى من الأنصار فاقبل صدقتى فقال أبو بكر لم يقبلها منك رسول الله علي وأبى أن يقبلها فَقْبِض أبو بكر ولم يقبلها فلما ولى عمر رضى الله عنه أتاه فقال يا أمير المؤمنين اقبل صدقتى فقال : لم يقبلها رسول الله علي ولا أبو بكر وأنا أقبلها منك ؟ فَقْبِض ولم يقبلها فلما ولى عثان رضى الله عنه أتاه فقال اقبل صدقتى فقال : لم يقبلها ولى عثان رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك ؟ فَقْبِض ولم يقبلها فلما ولى عثان رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك ؟ فَقْبِض ولم يقبلها رسول الله على رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك ؟ فَقْبِض ولم يقبلها رسول الله على رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك ؟ فقبض ولم يقبلها رسول الله على رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك ؟ فقبض ولم يقبلها رسول الله على رضى الله عنه أتاه فقال اقبلها منك . فلم يقبلها منه فهلك ثعلبة فى خلافة عثان ، قوله تعالى : فر مجا أخلفوا الله ما وعدوه ومما كانوا يكلبون كه . أبو بكر ولا عمر وأنا أقبلها منك . فلم يقبلها منه فهلك ثعلبة فى خلافة عثان ، قوله تعالى : فر مم الحلفوا الله ما وعدوه وما كانوا يكلبون كه . أعقبهم النفاق فى قلوبهم بسبب إخلافهم الوعد وكذبهم كم فى الصحيحين عن رسول الله علي أنه قال : و آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا أؤتمن خان ».

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ سَرَهُمَ وَنجواهُمَ وَأَنَ اللَّهُ عَلَّمُ الغيوب ﴾ يخبر تعالى أنه يعلم السر وأخفى وأنه أعلم بضمائرهم وإن أظهروا أنه إن حصل لهم أموال تصدقوا منها وشكروا عليها فإن الله أعلم بهم من أنفسهم لأنه تعالى علام الغيوب أى يعلم كل غيب وشهادة وكل سر ونجوى ويعلم ما ظهر وما بطن .

- 1.4 -



من هذه الدروس مع النفوس التي جرفها المال فانحرفت ما جاء في سورة الكهف قوله تعالى : ﴿ واضرب لهم مثلًا رجلين جعلنا لأحدهما جنين من أعناب وحففناهما بنخيل وجعلنا بينهما زرعا كلتا الجنتين آتت أكلها ولم تظلم منه شيئاً وفجرنا خلالهما نهراً وكان له ثمر فقال لصاحبه وهو يحاوره أنا أكثر منك مالًا وأعز نفرا . ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال ما أظن أن تبيد هذه أبدا . وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربى لأجدن خيراً منها منقلبا . قال له صاحبه وهو يحاوره أكفرت بالذى خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلا . لكنا هو الله ربى ولا أشرك بربى أحدا . ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله إن ترن أنا أحدا . ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله إن ترن أنا أحدا . ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله إن ترن أنا مسبانا من السماء فتصبح صعيدا زلقا . أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا . وأحيط بشمره فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها وهى خاوية على عروشها ويقول يا ليتنى لم أشرك بربى أحدا . ولم تكن له فئة تستطيع له طلبا . وأحيط بشمره فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها وهى ينصرونه من دون الله وما كان منتصرا . هناك الولاية لله الحق هو خير غوارية وغير عقبا كه .

يقول العلامة ابن كثير :

يقول تعالى بعد ذكره المشركين المستكبرين عن مجالسة الضعفاء

والمساكين من المسلمين وافتخروا عليهم بأموالهم وأحسابهم فضرب لهم مثلًا برجلين جعل الله لأحدهما جنتين أى بستانين من أعناب محفوفتين بالنخيل المحدقة فى جنباعهما وفى خلالهما الزروع وكل من الأشجار والزروع مثمر مقبل فى غاية الجودة ولهذا قال : ﴿ كلتا الجنتين آتت أكلها ﴾ أى أخرجت تمرها ﴿ ولم تظلم منه شيئا ﴾ أى ولم تنقص منه شيئا ﴿ وفجرنا خلالهما نهرا ﴾ أى والأنهار متفرقة فيهما ههنا وههنا ﴿ وكان له تمر ﴾ قيل المراد به نهرا ﴾ أى والأنهار متفرقة فيهما ههنا وههنا ﴿ وكان له تمر ﴾ قيل المراد به المال روى عن ابن عباس ومجاهد وقتادة وقيل النمار وهو أظهر ههنا ويؤيده المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر ﴾ بضم الثاء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر ﴾ بضم الثاء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر أنه عليه والناء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر ﴾ بضم الثاء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر أنه وعاهم الثاء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر ﴾ بضم الثاء وتسكين الم فيكون جمع تمرة المراءة الأخرى ﴿ وكان له تمر في عنهم الثاء والم فقال أى صاحب هاتين المراءة الخرى هذا وكان له تمر في عليه والناء والم فعال أى صاحب الين المراءة المنه وخشب وقرأ آخرون ثمر بفتح الثاء والم في فكون جمع تمرة المحشين لصاحبه وهو يحاوره أى يجادله ويخاصمه يفتخر عليه ويترأس ﴿ أنا المحشين لماحبه وهو يحاوره أى يجادله ويخاصمه يلم في قبل أى صاحب التين المنه أبنية الفاجر كثرة المال وعزة النفر وقوله ﴿ ودخل جنته وهو ظالم تنه هذه أبدا ﴾ أى الفسه ﴾ أى بكفره وتمرده وتكبره وتجبره وإنكاره الماد ﴿ قال ما أطن أن

وذلك اغترار منه لما رأى فيها من الزروع والثمار والأشجار والأنهار المطردة فى جوانبها وأرجائها ظن أنها لا تغنى ولا تفرغ ولا مهلك ولا تتلف وذلك لقلة عقله وضعف يقينه بالله وإعجابه بالحياة الدنيا وزينتها وكفره بالآخرة ولهذا قال : ﴿ وما أظن الساعة قائمة ﴾ أى كائنة ﴿ ولئن رددت إلى ربى لأجدن خيراً منها منقلبا ﴾ أى ولئن كان معاد ورجعة ومرد إلى الله ليكونن لى هناك أحسن من هذا الحظ عند ربى ولولا كرامتى عليه ما أعطانى هذا كما قالت الآية الأخرى ﴿ ولئن رجعت إلى ربى إن لى عنده للحسنى : وقال : ﴿ أفرأيت الذى كفر بآياتنا وقال لأوتين مالا وولدا ﴾ أى فى الدار الآخرة تألى على الله عز وجل وكان سبب نزولها فى

-111-

العاصى ابن وائل . يقول تعالى مخبراً عما أجابه به صاحبه المؤمن واعظاً له وزاجراً عما هو فيه من الكفر بالله والاغترار (أكفرت بالذى خلقك من تواب ) الآية . وهذا إنكار وتعظيم لما وقع فيه من جحود ربه الذى خلقه وابتداً خلق الإنسان من طين وهو آدم ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين كما قال تعالى : (كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ) الآية . أى كيف تجحدون ربكم ودلالته عليكم ظاهرة جلية كل أحد يعلمها من نفسه فإنه ما من أحد من المخلوقات إلا ويعلم أنه كان معدوماً ثم وجد وليس وجوده من نفسه ولا مستنداً إلى شيء من المخلوقات لأنه بمثابته معلم إسناد إيجاده إلى خالقه وهو الله لا إله إلا هو خالق كل شيء ولهذا قال المؤمن : ولحرف الله ربى كه أى لكن أنا لا أقول بمقالتك بل أعترف لله بالوحدانية والربوبية (ولا أشرك بربى أحدا) كان بل هو الله المعبود وحده

لا شريك له تم قال فولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله إن ترن أنا أقل منك مالا وولدا كه هذا تحضيض وحث على ذلك أى هلا إذا أعجبتك حين دخلتها ونظرت إليها حمدت الله على ما أنعم به عليك وأعطاك من المال والولد ما لم يعطه غيرك وقلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله ولهذا قال بعض السلف من أعجبه شيء من حاله أو ماله أو ولده فليقل فو ما شاء الله لا قوة إلا بالله كه وهذا مأخوذ من هذه الآية الكرية ولقد روى فيه حديث مرفوع أخرجه الحافظ أبو يعلى الموصلى فى مسنده حدثنا جراح بن مخلد حدثنا عمر بن يونس حدثنا عيسى بن عون حدثنا عبد الملك بن زرارة عن أنس رضى الله عنه قال : قال رسول الله عليه الغم الله بالله فيرى فيه آفة دون الموت كه وكان يتأول هذه الآية في فولا إذ بالله فيرى فيه آفة دون الموت كه وكان يتأول هذه الآية في فولا إذ

وقال الإمام أحمد بسنده عن أبى هريرة قال لى رسول الله عظي : « يا أبا هريرة ألا أدلك على كنز من كنوز الجنة تحت العرش ؟ » قال : قلت فداك ألى وأمى قال : ﴿ أَن تَقُولُ لا قُوةَ إِلا بَاللهُ ﴾ قال أبو بلخ وأحسب أنه قال : فإن الله يقول ﴿ أسلم عبدى واستسلم ﴾ : قال فقلت لعمرو قال أبو بلخ قال عمرو قلت لأبي هريرة لا حول ولا قوة إلا بالله فقال لا إنها ف سورة الكهف ﴿ ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله ﴾ وقوله : ﴿ فعسى ربى أن يؤتين خيراً من جنتك ﴾ أي في الدار الآخرة ﴿ ويرسل عليها ﴾ أي على جنتك في الدنيا التي ظننت إنها لا تبيد ولا تفنى ﴿ حسباناً من السماء ﴾ قال ابن عباس والضحاك وقتادة ومالك عن الزهري أي عذاباً من السماء والظاهر أنه مطر عظم مزعج يقلع زرعها وأشجارها ولهذا قال ﴿ فتصبح صعيدا زلقا ﴾ أي بلقعا ترابا أملس لا يثبت فيه قدم وقال ابن عباس كالجرز الذي لا ينبت شيئاً وقوله ﴿ أو يصبح ماؤها غورا که أي غائراً في الأرض وهو ضد النابع الذي يطلب وجه الأرض فالغائر يطلب أسفلها كما قال تعالى ﴿ قُلْ أُرأَيتُم إِنَّ أَصبِح مَاؤُكُم غورا فمن يأتيكم بماء معين ﴾ أي جار وسائح وقال ههنا ﴿ أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا که والغور مصدر بمعنى غائر وهو أبلغ منه يقول تعالى : ﴿ وأحيط بشمره ﴾ بأمواله أو بثماره على القول الآخر والمقصود أنه وقع بهذا الكافر ما كان يحذر مما خوفه به المؤمن من إرسال الحسبان على جنته التي اغتر بها وألهته عن الله عز وجل : ﴿ فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها ﴾ وقال قتادة يصفق كفيه متأسفاً متلهفاً على الأموال التي أذهبها عليها ويقول : ﴿ يا ليتني لم أشرك بربي أحدا ولم تكن له فئة ﴾ أى عشيرة أو ولد كما افتخر بهم واستعز ﴿ ينصرونه من دون الله وما كان منتصرا . هنالك الولاية الله الحق ﴾ اختلف القراء ههنا فمنهم من يقف على

-- 117 ---

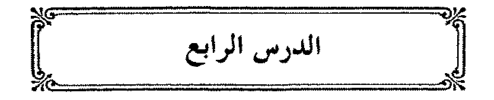
قوله : ﴿ وَمَا كَانَ مَنتَصَراً هَالَكَ ﴾ أى فى ذلك الموطن الذى حل به عذاب الله فلا منقذ له منه ويتدىء بقوله : ﴿ الولاية لله الحق ﴾ ومنهم من يقف على : ﴿ وما كَانَ مَنتَصرا ﴾ ويتدىء بقوله : ﴿ هنالك الولاية لله الحقى ﴾ ثم اختلفوا فى قراءة الولاية فمنهم من فتح الواو من الولاية فيكون المعنى هنالك الموالاة لله أى هنالك كل أحد مؤمن أو كافر يرجع إلى الله وإلى موالاته والخضوع له إذا وقع العذاب كقوله : ﴿ فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين ﴾ وكقوله إخباراً عن فرعون إسرائيل وأنا من المسلمين . ألآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين ﴾ ومنهم من كسر الواو من الولاية أى هنالك الحكم لله الذى آمنت به بنو الحق على أنه نعت للولاية كان وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين ﴾ ومنهم من كسر الواو من الولاية أى هنالك الحكم لله الذى يومته من رفع الحق على أنه نعت للولاية كقوله تعالى : ﴿ الملك يومتك الحق للرحن .

ومنهم من خفض القاف على أنه نعت لله عز وجل كقوله : ﴿ ثُم رِ**دُوا** إلى الله مولاهم الحق ﴾ ولهذا قال تعالى : ﴿ هو خير ثواباً ﴾ أى جزاءاً ﴿ وخير عقباً ﴾ أى الأعمال التي تكون لله عز وجل ثوابها خير وعاقبتها حميدة رشيدة كلها خير .

و هكذا يضع القرآن الحقائق واضحة صريحة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد . ويستنتج من هذه الحقائق نتيجة تسطع بضوئها على كل القلوب فيقول سبحان معقباً على هذه القصة ﴿ واضرب لهم مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيما تذروه الرياح وكان الله على كل شيء مقتدراً ﴾ .

فكم ساوت الدنيا عند الله ؟ والله ما ساوت جناح بعوضة ولو كانت تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً منها جرعة ماء .

- 112 ---



من دروس المال والنفوس يتمثل أمامنا فى صورة رجل طغى وبغى عندما كثر ماله فماذا فعل وكيف كانت عاقبته ؟ إليك ما قاله القرآن الكريم : إن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم وآتيناه من الكنوز ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولى القوة إذ قال له قومه لا تفرح إن الله لإ يحب الفرحين . وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولا تبغ الفساد فى الأرض إن الله لا يحب

المفسدين . قال إنما أوتيته على علم عندى أو لم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جمعا ولا يسأل عن ذنوبهم المجرمون . فخرج على قومه فى زينته قال الذين يريدون الحياة الدنيا ياليت لنا مثل ما أوتى قارون إنه لذو حظ عظيم . وقال الذين أوتوا العلم ويلكم ثواب الله خير لم آمن وعمل صالحاً ولا يلقاها إلا الصابرون . فخسفنا به وبداره الأرض فما كان له من فتة ينصرونه من دون الله وما كان من المتصرين . وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس يقولون ويكأن الله يستط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر لولا أن من الله علينا لخسف بنا ويكأنه لا يفلح الكافرون . تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا فى الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين . من جاء بالحسنة فله خير منها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا

- 110 -

يعملون . إن الذى فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد قل ربى أعلم من جاء بالهدى ومن هو فى ضلال مبين . وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك فلا تكونن ظهيراً للكافرين ولا يصدنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك وادع إلى ربك ولا تكونن من المشركين . ولا تدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو كل شيء هالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون ﴾ .

قال المفسرون قال ابن عباس فى قوله تعالى : ﴿ إِن قَارُونَ كَانَ مَن قَوْم موسى ﴾ قال كان ابن عمه وهكذا قال أكبر أهل العلم ولكنه نافق السامرى وكان بنوا إسرائيل يلقبونه قبل نفاقه بالمنور لحسن صورته وسلوكه وقوله تعالى : ﴿ فَبغى عليهم ﴾ وذلك عندما تمكن النفاق من قلبه بغى وظلم وحاف وجار . ونسى الله كما نسى قومه وهنا فتحت الدنيا عليه واخطر بلاء يصاب به ابن آدم ان يبتلى بتسليط الدنيا عليه . يا ابن آدم إن لم ترض بما قسمت لك فلأسلطن عليك الدنيا تركض فيها ركض الوحش فى البرية لا ينالك منها إلا ما قسمته لك ولا أبالى .

قال تعالى : ﴿وآتيناه من الكنوز ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولى القوة ﴾ .

قال المفسرون المقصود من الكنوز هنا : الأموال وفى هذا التعبير كناية من كنايات القرآن البديعة إذ كانت مفاتيح الكنوز لا يقوى على حملها الجماعات من الرجال الأقوياء الأشداء وقد ذكر أن هذه المفاتيح كان كل مفتاح منها لا يزيد على الأصبع ومن هنا بدأ القوم الصالحون يوجهون إليه خمس نصائح اشفاقاً عليه وخوفاً من أن يموت من الأشقياء الذين لا تفتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل فى سم الخياط وجاءت النصائح على الترتيب التالى :

-117-

ثم عقبوا على ذلك بقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهُ لا يحب المُسدين ﴾ . والفرح المنهى عنه كما قال مجاهد : الأشر والبطر أى الذى يدعو

صاحبه إلى الوقوع فيما يغضب الله وينسيه ذكره وشكره ويدخل فيه الاختيال والفخر قال تعالى : ﴿ **إن الله لا يحب كل مختال فخور ﴾** وقد كان سلمان الفارس رضى الله عنه يقول : عجبت لثلاثة وبكيت لثلاثة :

عجبت لغافل وليس بمغفول عنه وعجبت لمؤمل فى الدنيا والموت يطلبه وعجبت لضاحك ملء فيه لا يدرى آلله راض عنه أم ساخط عليه . وبكيت لفراق الأحبة محمد وصحبه وبكيت لهول المطلع عند سكرات الموت وبكيت للوقوف بين يدى الله لا أدرى أينطلق لى إلى الجنة أم إلى النار وقد جاء فى صحف موسى وقد كانت عبراً كلها : عجبت لمن أيقن بالموت ثم هو يفرح وعجبت لمن أيقن بالنار ثم هو يضحك وعجبت لمن أيقن بالقدر ثم هو ينصب وعجبت لمن أيقن بالرزق ثم هو يتعب وعجبت لمن أيقن بالحساب غدا ثم هو يغفل وعجبت لمن رأى الدنيا وتقلبها بأهلها ثم اطمأن قلبه إليها .

اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر ف الأموال والأولاد كمثل غيث أعجب الكفار نباته ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يكون حطاما وفى الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ﴾ .

وجل جلال الله إذ يقول : ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون أولئك الذين ليس لهم فى الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾ .

وتبارك الله إذ قال : ﴿ من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموماً مدحورا ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكورا كلا نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظورا ﴾ .

وتأتى النصيحة الثانية متمثلة فى قوله تعالى : ﴿ وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ﴾ أى استعمل ما وهبك الله من هذا المال الجزيل والنعمة الطائلة فى طاعة ربك والتقرب إليه بأنواع القربات التى يحصل لك بها الثواب فى الدنيا والآخرة .

وجاءت الوصية الثالثة قوله تعالى : ﴿ **ولا تنس نصيبك من الدنيا ﴾**ه أى مما أباح الله فيها من المآكل والمشارب والملابس والمساكن والمناكح فإن لربك عليك حقاً ولنفسك عليك حقاً ولأهلك عليك حقاً ولزورك عليك حقاً فآت كل ذى حق حقه .

وجاءت الوصية الرابعة ﴿ **وأحسن كما أحسن الله إليك ﴾** أى أحسن إلى خلقه كما أحسن هو إليك .

وجاءت الوصية الخامسة **فوولا تبغ الفساد فى الأرض ()** أى لا تكن همتك بما أنت فيه أن تفسد به فى الأرض وتسىء إلى خلق الله **﴿ إن الله لايحب المفسدين ()** .

وهذه الوصايا الحمس التي وجهت إلى قارون إنما هي وصايا عامة لإصلاح نفوس الأغنياء حتى لا تطغى عليهم الماديات الخطيرة التي إذا

- 114 -

تمكنت من القلوب أبعدتها عن ذكر الله ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون . أولئك الذين ليس لهم فى الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾ .

هذا في الوقت الذي نجد النصائح تنص على إباحة الطيبات من الرزق (ولا تنس نصيبك من الدنيا ﴾ وهنا ينادي القرآن الكريم على المؤمنين في أسلوب فريد في قوته وحيد في جلاله ﴿قُلْ مَنْ حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون قل إنما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾ .

ويقف القرآن بالنفس البشرية موقف الانضباط العجيب فيخاطبهم قائلًا : ﴿ ياأيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين وكلوا مما رزقكم الله حلالًا طيباً واتقوا الله الذى أنتم به مؤمنون ﴾ .

ومن هنا فإن لله حدوداً فلا تعتدوها وفرائض فلا تضيعوها وحرمات فلا تنتهكوها وأموامر فلا تخالفوها ولقد سكت عن أشياء رحمة بنا من غير نسيان فلا تسألوا عنها ولقد كان للوصايا تعقيب عجيب فى القرآن الكريم ، عقبت الآية على الوصية الأولى قائلة **﴿ إن الله لا يحب الفرحين ﴾** وعلى الوصايا الباقيات قائلة : **﴿ إن الله لا يحب الفسدين ﴾** فأهل البطر والفساد نحرجوا من دائرة الحب الإلهى ومن فقد هذا الجانب فقد تبدد جمعه وتمزق شمله وأصبح كرماد اشتدت به الريح فى يوم عاصف أو كسراب بقيعة محسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئا ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب .

- 119 -

فماذا كان رد قارون على هذه النصائح ؟ لقد ثارت ثورته وجن جنونه وأخذته العزة بالإثم فنطق من منطق المال ومن منطلق الغنى المطغى . قال إنما أوتيته على علم عندى وهذه الكلمة ( عندى ) إحدى كلمات ثلاث أودت بأصحابها إلى قاع الهاوية وما أدراك ما هى نار حامية فإبليس قال : ﴿ أَنَا خير منه خلقتنى من قار وخلقته من طين ﴾ فكلمة ( أنا ) إحدى هذه الكلمات طردت إبليس من رحمة الله إلى يوم يعثون وفرعون قال ( أليس لى ملك مصر وهذه الأنهار تجرى من تحتى أفلا تبصرون ) فجاءت كلمة ( لى ) على لسان فرعون مجىء الفخر والكبر فكان مصيره أن يقدم قومه يوم القيامة ﴿ فأورَدهم النار وبئس الوردوالمورود ﴾ فاحذر يا أخى من هذه الألفاظ الثلاثة التى تجرى على لسانك مجرى الاختيال والفخر واعلم أنه من تواضع لله رفعه ومن تكبر وضعه الله واسمع إلى ما قاله سيد ولد آدم : هذه الألفاظ الثلاثة التى تجرى على لسانك مجرى الاختيال والفخر واعلم أنه هذه الألفاظ الثلاثة التى تجرى على لسانك مجرى الاختيال والفخر واعلم أنه هذه الألفاظ الثلاثة التى تجرى على لسانك مجرى الاختيال والفخر واعلم أنه هذه الألفاظ الثلاثة التى تجرى على لسانك محرى الاختيال والفخر واعلم أنه هذه الألفاظ الثلاثة التى تحرى على من الكر مع من تواضع يلى ما قاله سيد ولد آدم : هذه الألفاظ الغلائة من كان فى قلبه مثقال حبة من كبر» .

مم يبين الكبر في كلمات موجزة وجيزة فيقول عليه : « الكبر غمط التاس وبطر الحق» .

ويجدر بنا ونحن نتحدث عن الدراسات القرآنية الاستنباطية أن نذكر ما قاله نبى الله سليمان عندما وجد عرش بلقيس أمامه لم يقل أنا خير من يمش على الأرض ولم يقل : أليس لى ملك بلقيس ولم يقل إنما أوتيته على علم عندى . إنما تذكر عظمة الله وكبرياءه وجلاله فقال : ﴿ هذا من فضل ربى ليبلونى ءَأشكر أم أكفر ومن شكر فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فإن ربى غنى كريم ﴾ .

وأى علم يا قارون ينفع صاحبه إن كان خالياً من نعمة الله وتوفيقه وما بكم من نعمة فمن الله ﴾ وكان من هدى الرسول ﷺ إذا أصبح أن يقول : «اللهم ما أصبح بى من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك

--- 17. ---

وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشكر وكان إذا أمسى يقول اللهم ما أمسى بى من نعمة ... » إلخ

إذا لم يكن عون من الله للغنى فأول ما يجنى عليه اجتهاده . الحمد لله تملأ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملآن ما بين السماء والأرض والصلاة نور والصدقة برهان ، والصبر ضياء والقرآن حجة لك أو عليك ، كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها . فماذا كان جواب الله على ما ادعاه قارون ؟ ﴿ أو لم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جمعاً ولا يسأل عن ذنوبهم المجرمون كه .

وهذا أسلوب القرآن فى معاملة الطغاة الجبابرة فيا ابن آدم إذا غرتك قوتك فلما استحكمت فيك شهوتك وإذا غرك غناك فارزق عباد الله يوماً واحداً . من أنت يا من يناديك القبر كل يوم ويقول لك أنا بيت اللود أنا بيت التراب أنا بيت الوحشة أنا بيت الوحدة أنا بيت الغربة أنا بيت الضيق إلا من وسعنى الله عليه . من أنت حتى تتكبر على الله تعالى وأولك نطفة مذرة وآخرك جيفة قذرة وأنت بين هذا وذاك تحمل فى جوفك العذرة تنتنك عرقة وتؤذيك بقة وتقتلك شرقة .

يا مدعى الكبر إعجابا بصورت أنظر خلاك فإن النتن تثريب لو فكر الناس فيما فى بطونهم ما استشعر الكبر شبان ولاشيب يا ابن التراب ومأكول التراب غدا أقصر فإنك مأكول ومشروب واستمع معى إلى هذه الدرر الغوالى التى يقدمها لنا سيد البشرية محمد يتشكر فيقول وليس الغنى عن كثرة العرض ولكن الغنى غنى النفس» . وعن ألى هريرة رضى الله عنه عن النبى عَيَشَهُ قال : «إذا نظر أحدكم إلى من فضل عليه فى المال والخلق فلينظر إلى من هو أسفل منه» .

- 111 ---

وعنه عن النبي ﷺ قال : «انظروا إلى من أسفل منكم ولا تنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم» .

وعنه قال : قال رسول الله ﷺ : «من يأخذ غنى هؤلاء الكلمات فيعمل بهن أو يعلم من يعمل بهن » قلت : أنا يا رسول الله فأخذ بيدى وعد خمساً وقال : « إتق المحارم تكن أعبد الناس وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس وأحسن إلى جارك تكن مؤمناً وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلماً ولا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تميت القلب » .

[رواه الترمذي والإمام أحمد] .

عن مقدام بن معد يكرب رضى الله عنه عن النبى عَلَيْكُم قال : « ما ملاً آدمى وعاء شراً من بطنه بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه فإن كان لا محالة فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه» .

عن عنمان رضی الله عنه عن النبی عَلَيْتُهُ قال : « **لیس لابن آدم حق فی** سوی هذه الخصال بیت یسکنه وثوب یواری عورته وجلف الخبز والماء» .

وعن عبيد الله بن محصن عن أبيه رضى الله عنهما أن النبى عليه قال : « من أصبح منكم آمنا فى سربه معافى فى جسده عنده قوت يومه فكأنما حيزت له الدنيا » [ رواه الترمذى بسند حسن ] .

صورة لأهل الدنيا الذين يقدسون أصحاب المال والجاه قال الله تعالى حكاية عن حال قارون وقومه : ﴿ فخرج على قومه فى زينته قال الذين يريدون الحياة الدنيا ياليت لنا مثل ما أوتى قارون إنه لذو حظ عظيم . وقال الذين أوتو العلم ويلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صالحا ولا يلقاها إلا الصابرون ﴾ .

يقول تعالى مخبراً عن قارون أنه خرج ذات يوم على قومه فى زينة عظيمة وتجمل باهر من مراكب وملابس عليه وعلى خدمه وحشمه فلما رآه من يريد الحياة الدنيا ويميل إلى زخارفها وزينتها وتمنواأن لو كان لهم مثل الذى أعطى في قالوا ياليت لنا مثل ما أوتى قارون إنه لذو حظ عظيم كه أى ذو حظ وافر من الدنيا فلما سمع مقالتهم أهل العلم النافع قالوا لهم فو يلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صاحاً كه أى جزاء الله لعباده المؤمنين الصاحين فى الدار الآخرة خير مما ترون . كما فى الحديث الصحيح يقول الله تعالى أعددت لعبادى الصاحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر واقرءوا إن شئتم في فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون كه وقوله : فو لا يلقاها إلا الصابرون كه .

قال السدى ولا يلقى الجنة إلا الصابرون كأنه جعل ذلك من تمام كلام الذين أوتوا العلم قال جرير ولا يلقى هذه الكلمة إلا الصابرون عن محبة الدنيا الراغبون فى الدار الآخرة وكأنه جعل ذلك مقطوعاً من كلام أولئك وجعله من كلام الله عز وجل وإخباره بذلك وهكذا أهل الدنيا .

رأيت النـــــاس قد مالــــوا إلى من عنـــــده مال ومـــن لا عنـــده مال فعنــه النـــاس قد مالـــوا رأيت النـــاس قد ذهبـــوا إلى من عنــــده ذهب ومـــن لا عنـــده ذهب فعنـه النـــاس قد ذهبـــوا رأيت النـــاس منـــفضة إلى من عنـــده فضة ومـــن لا عنـــده فضة فعنــه النــاس منــفضة

نهاية محتومة :

فخسفنا به وبداره الأرض فما كان له من فتة ينصرونه من دون الله وما كان من المنتصرين وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس يقولون ويكأن الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر لولا أن من الله علينا لخسف بنا ويكأنه لا يفلح الكافرون له .

لماذا ذكر تعالى اختيال قارون فى زينته وفخره على قومه وبغيه عليهم عقب ذلك بأنه خسف به وبداره الأرض كما ثبت فى الصحيح عند البخارى من حديث الزهرى عن سالم أن أباه حدثه أن رسول الله عليه قال : « بينما رجل يجر إزاره إذ خسف به فهو يتجلجل فى الأرض إلى يوم القيامة » ثم رواه من حديث جرير بن زيد عن سالم عن أبى هريرة عن النبى عليه نحوه وقال الإمام أحمد حدثنا النضر بن إسماعيل أبو المغيرة القاصى حدثنا الأعمش عن عطية عن أبى سعيد قال : قال رسول الله عليه : « بينما رجل ممن كان قبلكم خرج فى بردين أخضرين يختال فيهما أمر الله الأرض فأخلته فإنه ليتجلجل فيها إلى يوم القيامة » [ تفرد به أحمد وإسناده حسن ] .

وقال الحافظ أبو يعلى الموصلى حدثنا أبو خيثمة حدثنا يعلى بن منصور أخبرنى محمد بن مسلم سمعت زياد التميرى يحدث عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : قال رسول الله عليك : وبينما رجل ممن كان قبلكم خرج فى بردين فاختال فيهما فأمر الله الأرض فأخذته فهو يتجلجل فيها إلى يوم القيامة » .

وقد ذكر الحافظ محمد بن المندر فى كتاب العجائب الغريبة بسنده عن نوفل بن مساحق قال : رأيت شاباً فى مسجد نجران فجعلت أنظر إليه وأتعجب من طوله وتمامه وجماله فقال : مالك تنظر إلى فقلت أعجب من

- 178 ----

جمالك وكمالك فقال إن الله ليعجب منى . قال فمازال ينقص وينقص حتى صار بطول الشبر فأخذه بعض قرابته فى كمه وذهب به .

وقد ذكر أن هلاك قارون كان من دعوة موسى نبى الله عليه السلام واختلف فى سببه فعن ابن عباس والسدى أن قارون أعطى امرأة بغيا مالًا على أن تبهت موسى بحضرة الملأ من بنى إسرائيل وهو قائم فيهم يتلو عليهم كتاب الله تعالى فتقول يا موسى : إنك فعلت بي كذا وكذا فلما قالت ذلك فى الملأ لموسى عليه السلام أرعد من الغرق وأقبل عليها بعد ما صلى ركعتين ثم قال : أنشدك بالله الذى فرق البحر وأنجاكم من فرعون وفعل كذا وكذا ما أخبرتنى بالذى حملك على ما قلت ؟ فقالت : أما إذا أنشدتنى فإن قارون أعطانى كذا وكذا على أن أقول ذلك لك وأنا استغفر الله وأتوب إليه فعند ذلك خر موسى لله عز وجل ساجاً وسأل الله فى قارون فأوحى الله إليه أن قد أمرت الأرض أن تطيعك فيه فأمر موسى الأرض أن تبتلعه وداره فكان ذلك .

وقيل إن قارون لما خرج على قومه فى زينته تلك وهو راكب على البغال الشهب وعليه وعلى خدمه ثياب الأرجوان المصبغة فمر فى محفلة ذلك على مجلس بنى الله موسى عليه السلام وهو يذكرهم بأيام الله فلما رأى الناس قارون انصرفت وجوههم نحوه ينظرون إلى ما هو فيه فدعاه موسى عليه السلام : وقال : ما حملك على ما صنعت ؟ فقال : يا موسى أما لئن كنت فضلت على بالنبوة فلقد فضلت عليك بالدنيا ولئن شئت لنخرجن فلتدعون على وأدعو عليك فخرج موسى وخرج قارون فى قومه فقال موسى عليه السلام تدعو أو أدعو أنا ؟ فقال بل أدعو أنا فدعا قارون فلم يجب له ثم قال موسى : أدعو ؟ قال : نعم فقال موسى : اللهم مر الأرض أن تطيعنى اليوم فأوحى الله إليه أنى قد فعلت فقال موسى : ياأرض خليهم

-- 170 ---

فأخذتهم إلى أقدامهم . ثم قال خذيهم فأخذتهم إلى ركبهم ثم إلى مناكبهم ثم قال أقبلى بكنوزهم وأموالهم قال : فأقبلت بها حتى نظروا إليها ثم أشار موسى بيده ثم قال اذهبوا بنى لاوى فاستوت بهم الأرض . وعن ابن عباس قال : خسف بهم إلى الأرض السابعة وقال قتادة ذكر لنا أنه يخسف بهم كل يوم قامة فهم يتجلجلون فيها إلى يوم القيامة .

وقوله تعالى : ﴿ فَمَا كَانَ لَهُ مَنْ فَتُهَ يَنصرونَهُ مَنْ دُونَ اللهُ وَمَا كَانَ مَنَ المتصرين ﴾ أى ما أغنى عنه ماله ولا جمعه ولا خدمه وحشمه ولا دفعوا عنه نقمة الله وعذابه ونكاله ولا كان هو فى نفسه منتصراً لنفسه فلا ناصر له من نفسه ولا من غيره .

موقف عجيب

ماذا كان حال الذين تمنوا أن يكونوا مثل قارون قال تعالى : ﴿ وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس يقولون ويكأن الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر لولا أن منَّ الله علينا لخسف بنا ويكأنه لا يفلح الكافرون ﴾ .

وهكذا تلعب المظاهر الخلابة والماديات الجاذبة تلعب دورها بأهل الدنيا ولقد جاء ختام هذه القصة والتعقيب عليها داعياً إلى انتباه الأذهان انتباهاً يدعو إلى اليقظة . ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا فى الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين . من جاء بالحسنة فله خير منها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا يعملون ﴾ .

- 111-

يخبر تعالى أن الدار الآخرة ونعيمها المقيم الذي لا يحول ولا يزول جعلها لعباده المؤمنين المتواضعين الذين لا يريدون علوا في الأرض أي ترفعاً على خلق الله وتعاظماً عليهم وتجبراً بهم ولا فساداً فيهم كما قال عكرمة العُلُو : التجبر وقال سعيد بن جبير العلو : البغي وقال سفيان النوري عن منصور عن مسلم البطين العلو في الأرض : التكبر بغير حق والفساد أخذ المال بغير حق وقال ابن جريح : ﴿ لا يُريدُون عَلُواً فَي الأرضَ ﴾ تعظماً وتجبراً ولا فساداً \$ عملًا بالمعاصى . وقال ابن جرير حدثنا وكيم حدثنا ألى عن أشعث السمان عن أبى سلام الأعرج عن على قال : إن الرجل ليعجبه من شراك نعله أن يكون أجود من شراك نعل صاحبه فيدخل في قوله تعالى : ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتقين ﴾ وهذا محمول على ما إذا أراد بذلك الفخر والتطاول على غيره فإن ذلك مذموم كما في الصحيح عن النبي عَلَيْهُم أنه قال : « إنه أوحى إلىّ أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا يبغى أحد على أحد، وأما إذا أحب ذلك لمجرد التجمل فهذا لا بأس به فقد ثبت أن رجلًا قال : يارسول الله إنى أحب أن يكون ردائى حسناً ونعلى حسنة أفمن الكبر ذلك ؟ فقال لا ﴿ إِنَّ الله جميل يحب الجمال ﴾ .

ومن عجيب ما يرى فى هذا المقام أن هذا التعقيب جاء بعد قصتين لطاغيتين من طواغيت البشر هما فرعون وقارون فقد تحدثت هذه السورة الكريمة عن جبروت فرعون بما تهتز له الجبال الشم الرواس الشاخات ولنذكر جانباً منها على سبيل العبرة والتبرك بتلاوة القرآن الكريم في بسم الله الرحمن الرحيم . إن فرعون علا فى الأرض وجعل أهلها شيعاً يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحى نساءهم إنه كان من المفسدين . ونريد أن نمن على الذين استضعفوا فى الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين .

- 177 --

ونمكن لهم فى الأرض ونرى فرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون . وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه فى اليم ولا تخافى ولا تحزنى إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين . فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوا وحزنا إن فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطتين به .

طاغية السلطان

وينتقل بنا النظم الكريم ليبين لنا مدي طغيان السلطة على هذا الطاغية فيقول سبحانه : ﴿ فَلَمَا قَضِي مُوسى الأجل وسار بأهله أنس من جانب ا الطور ناراً فقال لأهله امكثوا إلى آنست ناراً لعلى أتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون . فلما أتاها نودى من شاطىء الواد الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى إني أنا الله رب العالمين . وأن ألق عصاك فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبراً ولم يعقب . ياموسي أقبل ولا تخف إنك من الآمنين . اسلك يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء واضمم إليك جناحك من الرهب فذانك برهانان من ربك إلى فرعون وملإيه إنهم كانوا قوماً فاسقين . قال رب إنى قتلت منهم نفساً فأخاف أن يقتلون وأخى هارون هو أفصح منى لسانأ فأرسله معى ردءًا يصدقني إنى أخاف أن يكذبون . قال سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطانا فلا يصلون إليكما بآياتنا أنتما ومن اتبعكما الغالبون . فلما جاءهم موسى بآياتنا بينات قالوا ما هذا إلا سحر مفترى وما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين . وقال موسى ربى أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار إنه لا يفلح الظالمون . وقال فرعون يا أيها الملاً ما علمت لكم من إله غيرى فأوقد لى يا هامان على الطين فاجعل لى صرحاً لعلى أطلع إلى

إله موسى وإلى لأظنه من الكاذبين . واستكبر هو وجنوده فى الأرض بغير الحق وظنوا أنهم إلينا لا يرجعون فأخذناه وجنوده فنبذناهم فى اليم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين . وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ويوم القيامة لا ينصرون . وأتبعناهم فى هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة هم من المقبوحين ﴾ .

ومن عجيب ما يقصه علينا القرآن العظيم أن الله تعالى بين قصة الطاغيتين : طاغية السلطان وطاغوت المال . يتحدى الله البشرية جمعاء بآيتين من آياته . ﴿ قُلْ أَرأَيتُم إِن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون . قُلْ أَرأَيتم إِن جعل الله عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ﴾ .

ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾ .

سل الواحة الخضراء والماء جاريا وهذى الصحارى والجبال الرواسيا سل الروض مزدانا سل الزهر والندى سل الليل والأصباح والطير شاديا وسل هذه الأنسام والأرض والسما وسل كل شيء تسمع الحمد ساريا فلو جن هذا الليل وامتد سرمسدا فمن غير ربى يرجع الصبح ثانيا

سبحانك يا من لا تدركه الأبصار ولا تحويه الأقطار ولا يؤثر فيه الليل والنهار وهو الواحد القهار .

تعقيب :

ويعقب القرآن الكريم على هاتين القصتين بتعقيب مهيب رهيب ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوا فى الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين ﴾ وكلا الرجلين كان عاليا فى الأرض مفسدا فيها فالله يقول فى شأن فرعون : ﴿ إِنْ فرعون علا فى الأرض وجعل أهلها شيعا يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحيى نساءهم إنه كان من المفسدين ﴾ وقال قوم قارون له ﴿ ولا تبغ الفساد فى الأرض إن الله لا يحب المفسدين ﴾ ثم تنطق العدالة الإلهية هذا المنطق المشرق المضىء ﴿ من جاء بالحسنة فله خير منها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذى عملوا السيئات إلا ما كانوا

قال تعالى : ﴿ مَنْ جَاء بِالْحَسْنَةَ ﴾ ( أَى يوم القيامة ) ﴿ فَلَه خَيْرِ مُنها ﴾ أَى ثواب الله خير من حسنة العبد فكيف والله يضاعفه أضعافاً كثيرة وهذا مقام الفضل ثم قال : ﴿ ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذى عملوا السيئات إلا ما كانوا يعملون ﴾ كما قال في الآية الأخرى : ﴿ ومن جاء بالسيئة فكبت وجوههم في النار هل تجزون إلا ما كنتم تعملون ﴾ . وهذا مقام الفضل والعدل .

وتتمة للفائدة : فإننا نذكر الآيات الكريمة التي ختم الله بها هذه السورة المباركة . لقد توجه الخطاب الكريم بعد ذلك إلى رسول الله عليه في في الذى فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد قل ربى أعلم من جاء بالهدى ومن هو فى ضلال مبين وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك فلا تكونن ظهيرا للكافرين . ولا يصدنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك وادع إلى ربك ولا تكونن من المشركين . ولا تدع مع الله

----- ١٣· ----

إله آخر لا إله إلا هو كل شيء هالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون∢ .

يقول تعالى آمراً رسوله صلوات الله وسلامه عليه ببلاغ الرسالة وتلاوة القرآن على الناس . ومخبراً له بأنه سيرده إلى معاد وهو يوم القيامة فيسأله عما استرعاه من أعباء النبوة ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّ الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معادك أى افترض عليك أداءه إلى الناس ﴿ لرادك إلى معادك أى إلى يوم القيامة فيسألك عن ذلك كما قال تعالى : ﴿ فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين ﴾ .

وقال تعالى : ﴿ يوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا أجبتم ﴾ وقال : ﴿ وجيء بالنبيين والشهداء ﴾ وقال السدى عن ألى صالح عن ابن عباس ﴿ إن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد ﴾ يقول لرادك إلى الجنة ثم سائلك عن القرآن . قال السدى : وقال أبو سعيد مثلها ، وقال الحكم بن أبان عن عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما ﴿ لرادك إلى معاد ﴾ قال إلى يوم القيامة ورواه مالك عن الزهرى وقال الثورى عن الأعمش عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ﴿ لرادك إلى معاد ﴾ إلى الموت وهذا طرق عن ابن عباس رضى الله عنهما وفى بعضها لرادك إلى معدنك من الجنة وقال مجاهد يحييك يوم القيامة وكذا روى عن عكرمة وعطاء وسعيد بن جبير وألى قزعة وألى مالك وألى صالح وقال الحسن البصرى أى والله إن له لمعادا فيبعنه الله يوم القيامة ثم يدخله الجنة .

وقد روى عن ابن عباس غير ذلك كما قال البخارى فى التفسير من صحيحه حدثنا محمد ابن مقاتل أنبأنا يعلى حدثنا سفيان الثورى عن عكرمة عن ابن عباس فولوادك إلى معادك قال إلى مكة وهكذا رواه النسائى فى تفسير سننه وابن جرير من حديث يعلى وهو ابن عبيد الطنافى به وهكذا

- 181 -

رواه العرف عن ابن عباس ﴿ **لرادك إلى معاد ﴾** أى لرادك إلى مكة كما أخرجك منها وقال محمد ابن إسحاق عن مجاهد فى قوله : ﴿ **لرادك إلى** معاد ﴾ إلى مولدك بمكة .

وقال ابن ألى حاتم وقد روى عن ابن عباس ويحيى بن الجزار وسعيد بن جبير وعظية والضحاك نحو ذلك . وحدثنا ألى حدثنا ابن ألى عمر قال : قال سفيان فسمعناه من مقاتل منذ سبعين سنة عن الضحاك قال لما خرج النبى عشي من مكة فبلغ الجحفة اشتاق إلى مكة فأنزل الله عليه : فو إن النحى فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد كه إلى مكة وهذا من كلام الضحاك يقتضى أن هذه الآية مدنية وإن كان مجموع السورة مكياً والله أعلم .

وقد روى ابن ألى حاتم بسنده عن نعم القارى أنه قال فى قوله ﴿ لرادك إلى معاد كه قال إلى بيت المقدس وهذا والله أعلم يرجع إلى قول من فسر ذلك بيوم القيامة لأن بيت المقدس هو أرض المحشر والمنشر والله الموفق للصواب ووجه الجمع بين هذه الأقوال أن ابن عباس فسر ذلك تارة برجوعه إلى مكة وهو الفتح الذى هو عند ابن عباس أمارة على اقتراب أجل النبى عيامة كما فسر ابن عباس سورة : ﴿ إذا جاء نصر الله والفتح كه إلى آخر السورة أنه أجل رسول الله عيامة نعى إليه وكان ذلك بحضرة عمر بن الجطاب ووافقه عمر على ذلك وقال : لا أعلم منها غير الذى تعلم ولهذا فسر ابن عباس تارة أخرى قوله : ﴿ لوادك إلى معاد كه بالموت وتارة بيوم القيامة الذى هو بعد الموت وتارة بالجنة التى هي جزاؤه ومصيره على أداء رسالة الله وإبلاغها إلى الثقلين الإنس والجن ولأنه أكمل خلق الله وأفصح رسالة الله وأشرف خلق الله على الإطلاق وقوله تعالى : ﴿ قُلْ رَبْي أَعلَم من خلق الله وأشرف خلق الله على الإطلاق وقوله تعالى : ﴿ قُلْ رَبْي أَعلَم من

---- 177 -----

جاء بالهدي ومن هو في ضلال مبين ﴾ أي قل لمن خالفك وكذبك يا محمد من قومك من المشركين ومن تبعهم على كفرهم قل ربى أعلم بالمهتدين منكم ومنى وستعلمون لمن تكون له عاقبة الدار ولمن تكون العاقبة والنصرة في الدنيا والآخرة . ثم قال تعالى مذكراً لنبيه نعمته العظيمة عليه وعلى العباد إذ أرسله إليهم ﴿ وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب ﴾ أي أما كنت تظن قبل إنزال الوحى إليك أن الوحنى ينزل عليك ﴿ ولكن رحمة من ربك ﴾ أى إنما أنزل الوحى عليك من الله من رحمته بك وبالعباد بسببك فإذا منحك بهذه النعمة العظيمة ﴿فَلا تَكُونُنُ ظَهِيرًا ﴾ أي معيناً للكافرين & ولكن فارقهم ونابذهم وخالفهم ﴿ ولا يصدنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك كه أى لا تتأثر لمخالفتهم لك وصدهم الناس عن طريقك ولا تلو على ذلك ولا تبال فإن الله معل كلمتك ومؤيد دينك ومظهر ما أرسلك به على سائر الأديان ولهذا قال ﴿ وادع إلى ربك ﴾ إي إلى عبادة ربك وحده لا شريك له ﴿ ولا تكونن من المشركين ﴾ وقوله : ولا تدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو \$ أى لا تليق العبادة إلا له ولا تنبغي الألوهية إلا لعظمته وقوله : ﴿ كُلُّ شِيءَ هَاللُّهُ إِلا وجهه ﴾ إخبار بأنه الدائم الباق الحبي القيوم الذي تموت الخلائق ولا يموت كما قال تعالى : كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام \$ فعبر بالوجه عن الذات و مكذا قوله ههنا ﴿ كُلُّ شيء هالك إلا وجهه ﴾ أي إلا إياه وقد ثبت في الصحيح من طريق ألى سلمة عن ألى هريرة قال : قال رسول الله عَلِي : « أصدق كلمة قالها الشاعر لبيد ، ألا كل شيء ما خلا الله باطل » » وقال مجاهد والثوري في قوله : ﴿ كُلُّ شِيءَ هَالَكَ إِلَّا وَجَهِهُ ﴾ أى إلا ما أريد به وجهه وحكاه البخاري في صحيحه كالمقرر له قال ابن جرير : ويستشهد من قال ذلك بقول الشاعر :

أستغفر الله ذنباً لست محصيه رب الغباد إليه الوجه والعمل

وهذا القول لا ينافى العر، الأول فإن هذا إخبار عن كل الأعمال بأنها باطلة إلا ما أريد به وجه الله تعالى من الأعمال الصالحة المطابقة للشريعة والقول الأول مقتضاه أن كل الذوات فانية وزائلة إلا ذاته تعالى وتقدس فإنه الأول والآخر الذى هو قبل كل شيء وبعد كل شيء . قال أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبى الدنيا فى كتاب التفكر والاعتبار حدثنا أحمد بن محمد بن أبى بكر حدثنا مسلم بن إبراهيم حدثنا عمر ابن سليم الباهلى حدثنا أبو الوليد قال : كان ابن عمر إذا أراد أن يتعاهد قلبه يأتى الخربة فيقف على بابها فينادى بصوت حزين : فيقول أبن أهلك ؟ ثم يرجع إلى نفسه فيقول فركل فينادى بعوت حزين : فيقول أبن أهلك ؟ ثم يرجع إلى نفسه فيقول فركل معقب لحكمه فر وإليه ترجعون كم أى يوم معادكم فيجزيكم بأعمالكم إن خيراً فخير وإن شراً فشر .



الدروس المستفادة من أحاديث رسول الله عالية

وبعد هذا الطواف المبارك نطوف حول رياض السنة لنقطف منها الثمار الدانية التي تتلاق مع الآيات السابقات في مودة ورحمة تأخذ بيد السارى إلى شاطىء النجاة فإلى هذه المجموعة المقدسة من كلام رسول الله عليه . عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال : ولا يزال قلب

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عيضة عال : [لا يرأل قلب الكبير شاباً في اثنتين في حب الدنيا وطول الأمل» .

عن أنس رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال : « يهرم ابن آدم ويشب معه النتان الحرص على المال والحرص على العمر » . [ رواهما الشيخان والترمذى عن كعب بن مالك رضى الله عنه ] عن النبى عليه قال : « ما ذئبان جائعان أرسلا فى غنم بأفسد لهما من حرص المرء على المال والشرف لدينه » . [ رواه الترمذى والإمام أحمد ] .

عن عبد الله رضى الله عنه قال : خط النبى عَلَيْتُهُ ، خطا مربعا وخط خطا فى الوسط خارجا منه وخط خططا صغارا إلى هذا الذى فى الوسط من جانبه الذى فى الوسط وقال هذا الإنسان وهذا أجله محيط به أو قد أحاط به وهذا الذى هو خارج أمله وهذه الخطط الصغار الأعراض فإن أخطأه هذا نهشه هذا وإن أخطأه هذا نهشه هذا » [رواه البخارى والترمذى].

--- 179 ---

عن عبد الله بن الشخير رضى الله عنه عن النبى يَتَالِينَهُ قال : «مثل ابن آدم وإلى جنبه تسعة وتسعون منية إن أخطأته المنايا وقع في الهرم .

عن ألى بكرة رضى الله عنه أن رجلًا قال يا رسول الله أى الناس خير قال : **(من طال عمره وحسن عمله قال فأى الناس شر قال من طال** عمره وساء عمله» [ رواه الترمذى عن ألى هريرة رضى الله عنه ] . عن النبى عليه قال : **(أعذر الله إلى إمرىء أخر أجله حتى بلغه ستين سنة »** .

وقال علىّ رضى الله عنه ارتحلت الدنيا مدبرة وارتحلت الآخرة مقبلة ولكل واحدة منهما بنون فكونوا من أبناء الآخرة ولا تكونوا من أبناء الدنيا فكلِ أم يتبعها ولدها واليوم عمل ولا حساب وغداً حساب ولا عمل .

إن المعيار الصادق والميزان الحكيم الذى وزن الإسلام به الأمور وقيم به الرجال وحدد به المفاهيم هو ميزان التقوى فلا المال ولا الحسب ولا النسب ولا القوة تصلح أن تكون معياراً لقيمة من القيم أو ميزاناً لتقييم أياً كان نوعه بل أن منطق الإسلام يحدد المعيار والميزان فى قوله تعالى : هو إن **أكرمكم عند الله أتقاكم كي** فليس الغنى بالمال شرفاً كما أن الفقر على الفضيلة ليس عيباً .

عن سعد رضى الله عنه قال كنا مع النبى عَلَيْكُم ستة نفر فقال: المشركون للنبى عَلَيْكُم اطرد هؤلاء لا تجترئون علينا وكنت أنا وابن مسعود ورجل من هزيل وبلال ورجلان نسيت اسميهما فوقع فى نفس رسول الله عَلَيْكُم ما شاء الله وحدث نفسه فأنزل الله عز وجل : فولا تطرد اللبين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شىء وما من حسابك عليهم من شىء فتطردهم فتكون من الظالمين ب [ رواه مسلم]

- 127-

عن عبدالله بن مغفل رضى الله عنه قال جاء رجل إلى النبى عليه فقال : يا رسول الله والله إنى لأحبك فقال : انظر ماذا تقول قال والله أنى لأحبك فقال انظر ماذا تقول قال والله إنى لأحبك ثلاث مرات فقال : إن كنت تحبنى فاعد للفقر تجفافا فإن الفقر أسرع إلى من يحبنى من السيل إلى منتهاه .

عن أبى أمامة رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : «عرض علىّ ربى ليجعل لى بطحاء مكة ذهباً قلت لا يارب ولكن أشبع يوماً وأجوع يوماً أو قال ثلاثاً أو نحو هذا فإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك وإذا شبعت شكرتك وحمدتك » .

وعنه عن النبى ﷺ قال : «إن أغبط أوليائى عندى لمؤمن خفيف الحاذ ذو حظ من الصلاة أحسن عبادة ربه وأطاعه فى السر وكان غامضاً فى الناس لا يشار إليه بالأصابع وكان رزقه كفافاً فصبر على ذلك ثم نفض يده فقال عجلت منيته قلت بواكيه قل تراثه» [رواه النرمذى].

عن سهل بن سعد رضى الله عنه قال مر رجل على النبى على فقال لرجل جالس عنده ما رأيك فى هذا ؟ فقال رجل من أشراف الناس هذا والله حرى إن خطب أن ينكح وإن شفع أن يشفع فسكت النبى على مر رجل آخر فقال له رسول الله على ما رأيك فى هذا ؟ فقال يارسول الله هذا رجل من فقراء المسلمين هذا حرى إن خطب ألا يشفع وإن قال ألا يسمع لقوله فقال رسول الله على هذا خير من ملء الأرض من مثل هذا .

عن مرادس الأسلمى رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال «يذهب. الصالحون الأول فالأول ويقى حفالة كحفالة الشعير أو التمر لا يباليهم الله بالة » [ رواهما الشيخان.] .

وقيل لعبد الله بن عمرو رضى الله عنهما ألسنا من فقراء المهاجرين ؟ فقال ألك امرأة تأوى إليها ؟ قال نعم قال ألك مسكن تسكنه ؟ قال نعم قال

- 187 ---

فأنت من الأغنياء قال فإن لى خادماً قال فأنت من الملوك . [ رواه مسلم] .

عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى يُظلّم قال : «ا**للهم ارزق آل** محمد قوتاً » . [ رواه البخارى والترمذى ومسلم بلفظ اللهم اجعل رزق آل محمد قوتاً ] . وللترمذى ومسلم قد أفلح من أسلم وكان رزقه كفافاً وقنعه الله . وفي رواية طولى لمن هدى إلى الإسلام وكان عيشه كفافاً وقنع .

عمران بن حصين رضى الله عنهما عن النبى عليه قال : « اطلعت ف الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء واطلعت فى النار فرأيت أكثر أهلها النساء» [ رواه الشيخان والترمذى ] .

عن أسامة بن زيد رضى الله عنهما أن رسول الله على قال : «قمت على باب الجنة فإذا عامة من دخلها المساكين وإذا أصحاب الجد محبوسون إلا أصحاب النار فقد أمر بهم إلى النار وقمت على باب النار فإذا عامة من دخلها النساء» [رواه الشيخان].

عن ألى هريرة رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُ قال : « يدخل فقراء المسلمين الجنة قبل أغنيائهم بنصف يوم وهو خمسمائة عام » .

عن أنس رضى الله عنه أن النبى عَلَيْكَم قال : « اللهم أحينى مسكيناً وأمتنى مسكيناً واحشرنى فى زمرة المساكين يوم القيامة فقالت عائشة لم يارسول الله قال إنهم يدخلون الجنة قبل أغنيائهم بأربعين خريفا يا عائشة لا تردى المسكين ولو بشق تمرة يا عائشة أحبى المساكين وقربيهم فإن الله يقربك يوم القيامة » .

وقالت عائشة رضى الله عنها قال لى رسول الله عليه : « يا عائشة إن أردت اللحوق بى فليكفك من الدنيا كزاد الراكب وإياك ومجالسة

- 174 ---

الأغنياء ولا تستخلقى ثوباً حتى ترقعيه ؟ [ روى هذه الثلاثة الترمذى ] . إن رسول الله عنه يضرب المثل الأعلى والقدوة الطيبة والأسوة الحسنة عندما تخبرنا عائشة رضى الله عنها فتقول ما شبع آل محمد علي منذ قدم المدينة من طعام بر ثلاث ليال تباعاً حتى قبض . وعنها رضى الله عنها قالت توفى علي وما فى رفى من شيء يأكله ذو كد إلا شطر من شعير فى رف لى فأكلت منه حتى طال على فكلته ففنى . رواهما الشيخان والترمذى ولمسلم والترمذى ما شبع آل محمد علي من خبز شعير يومين متتابعين حتى قبض . ولمسلم لقد مات النبى علي وما شبع من خبز وزيت فى يوم واحد مرتين . وعنها قالت كان يأتى علينا الشهر ما يوقد فى بيتنا نمار إنما هو التم والماء إلا أن نؤتى باللحم .

وعنها رضى الله عنها قالت لعروة يا ابن أختى إن كنا لننظر إلى الهلال ثلاثة أهلة فى شهرين وما أوقدت فى أبيات رسول الله عليه نار فقلت ما كان يعيمكم قالت الأسودان التمر والماء إلا أنه قد كان لرسول الله عليه جيران من الأنصار كان لهم منائح كانوا يمنحون منها رسول الله عليه فيسقيناه .

عن فتادة رضى الله عنه قال كنا نأتى أنس بن مالك رضى الله عنه وخبازه قائم فقال كلوا فما أعلم النبى عَلَيْكُم رأى رغيفا مرققا حتى لحق بالله ولا رأى شاة سميطا بعينه قط . [رواه البخارى] .

عن عبد الله رضى الله عنه قال نام رسول الله علي على حصير فقام وقد أثر فى جنبه فقلنا يارسول الله لو اتخذنا لك ( أى فراشا لينا ) فقال ما لى وما للدنيا ما أنا فى الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها . عن أبى هريرة رضى الله عنه قال خرج النبى عليه في ساعة لا يخرج فيها

-- 179 --

ولا يلقاه فيها أحد فأتاه أبو بكر رضى الله عنه فقال ما جاء بك يا أبا بكر فقال خرجت ألقى رسول الله عظي وأنظر وجهه فلم يلبث أن جاء عمر فقال ما جاء بك يا عمر قال الجوع يارسول الله فقال عظم وأنا قد وجدت بعض ذلك فانطلقوا إلى منزل أبى الهيثم بن التيهان الأنصارى وكان رجلًا كثير النخل والشاء ولم يكن له خدم فلم يجدوه فقالوا لإمرأته أين صاحبك فقالت انطلق يستعذب لنا الماء فلم يلبثوا أن جاء أبو الهيثم بقربة فوضعها ثم جاء يلتزم النبى يواقد ويفديه بأبيه وأمه ثم انطلق بهم إلى حديقته فبسبط لهم بساطاً ثم انطلق إلى نخله فجاء بقنو فوضعه فقال النبي عليهم أفلا تنقيت لنا من رطبه فقال يارسول الله إني أردت أن تخيروا من رطبه وبسره فأكلوا وشربوا من ذلك الماء فقال رسول الله عَلَيْهُم : هذا والذي نفسي بيده من النعم الذى تسألون عنه يوم القيامة ظل بارد ورطب طيب وماء بارد فانطلق أبو الهيثم ليصنع لهم طعاماً فقال النبي عَلَيْكُم : لا تذبحن ذات دَرٍّ فذبح لهم عناقاً أو جديا فأتاهم بها فأكلوا فقال النبي عَلَيْكُم : هل لك خادم ؟ قال لا . قال فإذا أتانا سبى فأتنا فأتى النبي يتلقم برأسين ليس معهما ثالث فأتاه أبو الهيم فقال النبي مُعْلَمُهُمُ اختر منهما . فقال يا نبي الله اختر لي فقال النبي عَلَيْهُم إن المستشار مؤتمن خذ هذا فإني رأيته يصلى واستوصى به معروفاً فانطلق أبو الهيم إلى امرأته فأخبرها بقول رسول الله عَلَيْكُ فقالت ما أنت ببالغ ما قال فيه النبي مَنْالَهُم حتى تعتقه فقال هو عتيق فقال النبي مَنْالَهُم : إن الله لم يعث نبيأ ولا خليفة إلا وله بطانتان بطانة تأمره بالمعروف وتنهاه عن المنكر وبطانة لا تألوه خبالا ومن يوق بطانة السوء فقد وقي .

وعنه أنهم أصابهم جوع فأعطاهم رسول الله عليه تمرة تمرة .

عن أنس رضى الله عنه عن النبى عليه قال : « لقد أخفت فى الله وما يخاف أحد ولقد أوذيت فى الله وما يؤذى أحد ولقد أتت على ثلاثون بين يوم وليلة ومالى ولبلال طعام يأكله ذو كبد إلا شىء يواريه إبط بلال» .

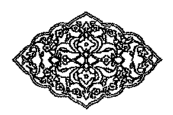
- 12. --

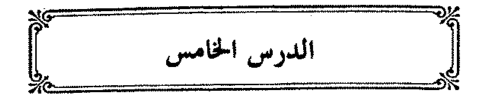
وقيل لسهل رضى الله عنه أكل النبى عَلَيْكُم النقى الحوارى فقال : ما رأى النبى عَلَيْكُم النقى حتى لقى الله فقيل له : هل كانت لكم مناخل على عهد النبى عُلَيْكُم قال ما كانت لنا مناخل قيل فكيف كنعم تصنعون فى الشعير قال كنا ننفخه فيطير منه ما طار ثم ناريه فنعجنه .

عن أبي هريرة رضى الله عنه أنه كان يقول آلله الذي لا إله إلا هو أن كنت لأعتمد بكبدى على الأرض من الجوع وأن كنت لأشد الحجر على بطني من الجوع ولقد قعدت يوماً على طريقهم الذي يخرجون منه فمر أبو بكر فسألته عن آية من كتاب الله ما سألته إلا ليشبعني فمر فلم يفعل ثم مر بي عمر فسألتُه عن آية من كتاب الله ما سألته إلا ليشبعني فمر فلم يفعل ثم مر بي أبو القاسم عليك فتبسم حين رآني وعرف ما في نفسي وما في وجهي ثم قال ياأبا هر . قلت : لبيك يارسول الله قال إلحق فمضى فتبعته فدخل فاستأذن فأذن لى فدخلت فوجد لبناً في قدح فقال من أين هذا اللبن قالوا أهداه لك فلان أو فلانة قال أبا هر . قلت لبيك يا رسول الله . قال الحق إلى أهل الصفة فادعهم لي قال وأهل الصفة أضياف الإسلام لا يأوون إلى أهل ولا مال ولا على أحد إذا أتته صدقة بعث بها إليهم ولم يتناول منها شيئا وإذا أتته هدية أرسل إليهم وأصاب منها وأشركهم فيها فساءنى ذلك فقلت وما هذا اللبن في أهل الصفة كنت أحق أنا أن أصيب من هذا اللبن شربة أتقوى بها فإذا جاءوا أمرني فأعطيهم وما عسى أن يبلغني من هذا اللبن ولم يكن من طاعة الله وطاعة رسوله عَلَيْهُ بد فأتيتهم فدعوتهم فأقبلوا فاستأذنوا فأذن لهم وأخذوا مجالسهم من البيت قال ياأبا هر قلت لبيك يارسول الله قال خذ فأعطهم القدح فجعلت أعطيه الرجل فيشرب حتى يروى ثم يرد على القدح فأعطيه الرجل فيشرب حتى يروى ثم يرد على القدح حتى انتهيت إلى النبي عليه وقد روى القوم كلهم فأخذ القدح فوضعه على يده فنظر إلى فتبسم فقال ياأبا هر قلت لبيك يارسول الله قال : بقيت أنا وأنت قلت صدقت

يارسول الله قال اقعد فاشرب فقعدت فشربت فقال اشرب فشربت فما زال يقول اشرب حتى قلت لا والذى بعثك بالحق ما أجد له مسلكاً قال فأرنى فأعطيته القدح فحمد الله وسمى وشرب الفضلة . [رواه البخارى والترمذى والإمام أحمد] .

عن فضالة بن عبيد الله رضى الله عنه أن رسول الله عليه كان إذا صلى بالناس يخر رجال من قامتهم فى الصلاة من الحصاصية وهم أصحاب الصفة حتى يقول الأعراب هؤلاء مجانين أو مجانون فإذا صلى رسول الله عليه انصرف إليهم فقال : لو تعلمون ما لكم عند الله لأحببتم أن تزدادوا فاقة وحاجة قال فضالة وأنا يومئذ مع رسول الله عليه . [ الترمذى بسند صحيح].





وهنا ننتقل بالقارىء الكريم إلى الدرس الخامس من الدروس المستفادة التى سبق أن قدمنا أربعة منها وقد بين الله هذا الدرس فى سورة ﴿ فَ وَ القَلْم وما يسطرون ﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ ﴿ إنا بلوناكم كما بلونا أصحاب الجنة إذ أقسموا ليصرمنها مضبحين ولا يستثنون فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون فأصبحت كالصريم فتنادوا مصبحين أن أغدوا على حرثكم إن كنتم صارمين فانطلقوا وهم يتخافتون أن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين وغدوا على حرد قادرين فلما رأوها قالوا إنا لضالون بل نحن محرومون قال أوسطهم ألم أقل لكم لولا تسبحون قالوا سبحان ربنا إنا كنا ظالمين فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون قالوا ياويلنا إنا كنا طاغين عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها إنا إلى ربنا راغبون كذلك العذاب ولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون ﴾ .

قال العلامة ابن كثير تعقيباً على هذه الآيات الكريمة وتفسيراً لها : هذا مثل ضربه الله تعالى لكفار قريش فيما أهدى إليهم من الرحمة العظيمة وأعطاهم من النعمة الجسيمة وهو بعثة محمد عليه إليهم فقابلوه بالتكذيب والرد والمحاربة ولهذا قال تعالى : ﴿ إِنَّا بِلُونَاهُم ﴾ أى اختبرناهم ﴿ كَمَ بِلُونَا أصحاب الجنة ﴾ وهي البستان المشتمل على أنواع الثمار والفواكه ﴿ إِذَ اقسموا ليصرمنها مصبحين ﴾ أى حلفوا فيما بينهم ليجدن ثمرها ليلًا لئلا يعلم بهم فقير ولا سائل ليتوفر ثمرها عليهم ولا يتصدقوا منه بشيء ﴿ وَلا

- 127 -

يستثنون ﴾ أى فيما حلفوا به ولهذا حثهم الله فى أيمانهم فقال تعالى : فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون ﴾ أى أصابتها آفة سماوية (فأصبحت كالصريم ) قال ابن عباس أى كالليل الأسود وقال الثورى والسدى مثل الزرع إذا حصد أي هشيما يسا وقال ابن أبي حاتم ذكر عن أحمد بن الصباح أنبأنا بشر بن زاذان عن عمر بن صبيح عن ليث بن أبي سليم عن عبد الرحمن بن سابط عن ابن مسعود قال : قال رسول الله عَلِيهُ : « إياكم والمعاصى إن العبد ليذنب الذنب فيحرم به رزقاً قد كان هىء له، ثم تلا رسول الله عليها : ﴿ فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون فأصبحت كالصريم كه قد حرموا خير جنتهم بذنبهم ﴿ فتنادوا مصبحين ﴾ أى لما كان وقت الصبح نادى بعضهم بعضاً ليذهبوا إلى الجذاذ أى القطع ﴿ أَن اغدوا على حرثكم إن كنتم صارمين ﴾ أى تريدون الصرام قال مجاهد : كان جرئهم عنباً ﴿ فانطلقوا وهم يتخافتون ﴾ أى يتناجون فيما بينهم بحيث لا يسمعون أحدا كلامهم ثم فسر الله سبحانه وتعالى عالم السر والنجوى ما كانوا يتخافتون به فقال تعالى : ﴿ فانطلقوا وهم يتخافتون أن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين ﴾ أى يقول بعضهم لبعض لا تمكنوا اليوم فقيراً يدخلها عليكم ؟ قال الله تعالى : ﴿ وَعُدُوا عَلَى حرد ﴾ أى قوة وشدة وقال مجاهد : ﴿ وَعُدُوا عَلَى حَرْدَ ﴾ أى جد وقال عكرمة على غيظ وقال الشعبي ﴿ على حرد ﴾ على المساكين وقال السدى **على حرد ک** أى كان اسم قريتهم حر فأبعد السدى فى قوله هذا 🔞 قادرین که آی علیها فیما یزعمون ویرومون الله فلما راوها قالوا إنا لصالون ﴾ أى فلما وصلوا إليها وأشرفوا عليها وهي على الحالة التي قال الله عز وجل قد استحالت عن تلك النضارة والزهرة وكارة الثمار إلى أن صارت سوداء مدلهمة لا ينتفع بشيء منها فاعتقدوا أنهم قد أخطأوا الطريق ولهذا قالوا ﴿ إِنَّا لَضَالُونَ ﴾ أي قد سلكنا إليها غير الطريق فتهنا عنها قال ابن

- 122 --

عباس وغيره ثم رجعوا عما كانوا فيه وتيقنوا أنها هى فقالوا ﴿ بل نحن عمرومون ﴾ أى بل هى هذه ولكن نحن لا حظ لنا ولا نصيب ﴿ قال أوسطهم ﴾ قال ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة ومحمد بن كعب والربيع بن أنس والضحاك وقتادة أى أعدام وخيرهم ﴿ أَلَم أَقَل لَكُم لولا تسبحون ﴾ قال : مجاهد والسدى وابن جريج ﴿ لولا تسبحون ﴾ أى لولا تستثنون قال السدى وكان استثناؤهم فى ذلك الزمان تسبيحا وقال ابن جرير هو قول القائل إن شاء الله وقيل معناه قال أوسطهم ألم أقل لكم لولا تسبحون أى هلا تسبحون الله وتشكرونه على ما أعطاكم وأنعم به عليكم ﴿ قَالُوا سبحان ربنا إِنَّا كَنَا ظَالَمِينَ ﴾ أتوا بالطاعة حيث لا تنفع وندموا واعترفوا حيث لاينجع و لهذا قالوا ﴿ إِنَا كنا ظالمين فأقبل بعضهم على بعض واعترفوا حيث لاينجع و لهذا قالوا ﴿ إِنَا كنا ظالمين فأقبل بعضهم على بعض المساكين من حق الجذاذ فما كان جواب بعضهم لمعض إلا الاعتراف بالخطيئة والذب ﴿ قَالُوا يا ويلنا إِنَا كَنَا طالمين أَمَ والا الاعتراف وجاوزنا الحد حتى أصابنا ما أَسابنا ما كانوا أصروا عليه من منع

وعسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها إنا إلى ربنا راغبون كم قيل رغبوا فى بذلها لهم فى الدنيا وقيل احتسبوا ثوابها فى الدار الآخرة والله أعلم . ثم قد ذكر بعض السلف أن هؤلاء قد كانوا من أهل اليمن قال سعيد بن جبير كانوا من قرية يقال لها ضروان على ستة أميال من صنعاء . وقيل كانوا من أهل الحبشة وكان أبوهم قد خلف لهم هذه الجنة وكانوا من أهل الكتاب وقد كان أبوهم يسير فيها سيرة حسنة فكان ما يستغل منها يرد فيها ما تحتاج إليه ويدخر لعياله قوت سنتهم ويتصدق بالفاضل فلما مات وورثه بنوه قالوا لقد كان أبونا أحمق إذ كان يصرف من هذه شيئاً للفقراء ولو أنا منعناهم لتوفر ذلك علينا فلما عزموا على ذلك عوقبوا بنقيض قصدهم فأذهب الله ما

- 120 -

بأيديهم بالكلية رأس المال والربح والصدقة فلم يبق لهم شيء قال الله تعالى : **كذلك العذاب ك** أى هكذا العذاب عذاب من خالف أمر الله وبخل بما أتاه الله وأنعم به عليه ومنع حق المسكين والفقير وذوى الحاجات وبدل النعمة نعمة الله كفرا . **فر ولعداب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون به** أى هذه عقوبة الدنيا كما سمعتم وعذاب الآخرة أشق وقد ورد فى حديث رواه الحافظ البيهقى من طريق جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن ألى طالب عن أبيه عن جده أن رسول الله علي مي عن الجذاذ بالليل والحصاد بالليل .

فانظر يا أخى نظرة المتأمل مدى الخطر المترتب على نطق اللسان بالسوء إذ أقسموا ليصرمنها مصبحين ﴾ وكيف تجاوب اللسان مع النية ؟ ولا يستثنون ﴾ أى صمموا وعزموا دون أن ينطلقوا بالمشئة المهيمنة أو يستثنوا نصيب الفقراء وكيف قطعوا على أنفسهم عهداً أن يقوموا فى الصباح قبل أن تبرز الغزالة من خدرها وقبل أن يتنفس الصبح ويسفر الفجر فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقظ فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من حيث لم يحتسبوا وكانوا وقتها نائمين والعقاب يقط فعاملهم الله بالعقاب من ديك وهم ناتمون كه ثم أنظر وقد عزموا على أن يقطعوها هم فأحرقتها النار فأصبحت كالصريم وكيف قاموا من سباتهم فعتادوا مصبحين أن أغدوا على حرثكم إن كنتم صارمين كه وكيف أسروا النجوى فى أنفسهم في وأقبل بعضهم على بعض كه فانطلقوا وهم عليكم مسكين كه وغدوا فى زعمهم قادرين على المنع في وغدوا على حرد تتخافتون وعزموا على الأمر السىء والنية المشئومة في أن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين كه وغدوا فى زعمهم قادرين على المنع في وغدوا على حرد قادرين كه فماذا كانت الماجاة كانت رهيبة ومعيبة وعنيفة المنع في وغدوا على حرد قادرين كه فماذا كانت الماجاة كانت رهيبة ومهيبة وعنيفة تنخلع من هولها الأفئدة وتنفطر من جبروتها القلوب . لقد ضلوا عن طريق جنتهم من هولها الأفئدة وتنفطر من جبروتها القلوب . لقد ضلوا عن طريق جنتهم

---- 127 -----

ف زعمهم لأنها أصبحت أثراً بعد عين ﴿ فَلَمَا رَأُوهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ ﴾ ثم ثابوا إلى رشدهم ﴿ بَلْ نَحْنَ محرومونَ ﴾ . ثم قال أعقلهم وأكيسهم ﴿ أَلَمَ أقل لكم لولا تسبحونَ ﴾ فقالوا بعد فوات الأوان ﴿ سبحان ربنا إِنَا كَنَا طاغينَ ﴾ . قالوها والنذم يكوى النفوس ويسيل النفس مرارة ولوعة ﴿ عسى ربنا أن يبدلنا خيراً هنها إِنَا إِلَى رِبْنَا رَاغَبُونَ ﴾ وهكذا تعمل النية عملها .

صدقت ياسيدى يارسول الله : «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل إمرىء ما نوى » وصدقت يا أبا القاسم : «ليس الإيمان بالتمنى ولكن ما وقر فى القلب وصدقه العمل وإن قوماً غرتهم الأمانى حتى خرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم وقالوا نحن نحسن الظن بالله وكذبوا لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل » .

أخى المسلم إليك هذه الوصايا النبوية الشريفة أرجو أن تعمل بها : عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي عليه قال : « إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين ما فيها يهوى بها في النار أبعد ما بين المشرق والمغرب » . [ رواه الشيخان والترمذى ولفظه أن الرجل ليتكلم بالكلمة لا يرى بها بأسا يهوى بها سبعين خريفا فيالنار ] .

وعنه عن النبى عليه قال : « إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقى لها بالا يوفعه الله بها درجات وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى لها بالا يهوى بها فى جهنم » [ رواه البخارى والترمذى ولفظه إن أحدكم ليتكلم بالكلمة من رضوان الله ما يظن أن تبلغ ما بلغت فيكتب الله له بها رضوانه إلى يوم يلقاه وإن أحدكم ليتكلم بالكلمة من سخط الله ما يظن أن تبلغ ما بلغت فيكتب الله عليه بها سخطه إلى يوم يلقاه ] .

- 127 ---

وعنه عن النبى ﷺ قال : «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت » [رواه الأربعة] .

عن سهل بن سعد رضى الله عنه عن النبى عليه قال : « من يضمن لى ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة » [ رواه الشيخان والترمذي ] .

عن سفيان الثقفى رضى الله عنه قال : قلت يارسول الله حدثنى بأمر أعتصم به قال : «قل ربى الله ثم استقم قلت يارسول الله ما أخوف ما تخاف على فأخذ بلسان نفسه ثم قال هذا » .

عن عقبة بن عامر رضى الله عنه قال : قلت يا رسول الله ما النجاة قال : « أمسك عليك لسانك وليسعك بيتك وإبك على خطيئتك » .

عن ابن عمر رضى الله عنهما عن النبى ﷺ قال : « لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله فإن كثرة الكلام بغير ذكر الله قسوة للقلب وإن أبعد الناس من الله القلب القاسى » .

عن أم حبيبة رضى الله عنها عن النبى عَلَيْتُهُ قال : «كُلْ كُلام ابن آدم عليه لا له إلا أمر بمعروف أو نهى عن منكر أو ذكر الله تعالى» .

عن ألى سعيد رضى الله عنه عن النبى عليه قال : « إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تذكر اللسان فتقول اتق الله فينا فإنما نحن بك فإن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا » .

عن معاذ بن جبل رضی اللہ عنه عن النبی ﷺ قال : « من عیر أخاه بدنب لم یحت حتی یعمله » .

عن وائلة رضى الله عنه عن النبى عليه قال : « لا تظهر الشماتة لأخيك فيرحمه الله ويتليك » [ روى هذه السبعة الترمذى ] . ومن وصايا الرسول عليه السلامة في العزلة .

- 114 --

عن أبي سعيد رضى الله عنه قال جاء أعرابي إلى النبي عَظِيمً فقال يارسول الله أي الناس خير قال : « **رجل جاهد بنفسه وماله ورجل ف** شعب من الشعاب يعبد ربه ويدع الناس من شره » [ رواه البخاري وأحمد ] .

وعنه عن النبى عَلَيْهَم قال : « يأتى على الناس زمان يكون خير مال الرجل المسلم الغنم يتبع بها سعف الجبال ومواقع القطر يفر بدينه من الفتن » [ البخارى وأبو داود ] .

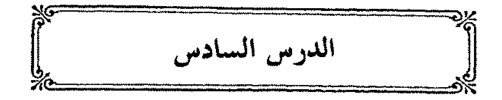
وعن عطية السعدى رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُ قال : « لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذرا مما به البأس » [ رواه الترمذى والحاكم ] .

وعن على بن الحسين رضى الله عنهما عن النبى عليه قال : « إن من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه » [ رواه الترمذى وأحمد والحاكم] .

عن أنس رضى الله عنه قال توفى رجل من الصحابة فقال رجل أبشر بالجنة فقال رسول الله عليه : «أولا تدرى فلعله تكلم فيما لا يعنيه أو بخل بما لا ينقصه » [ الترمذى ] .



- 189 -



#### عن المال والنفس

يقول فيه مولانا تبارك وتعالى : ﴿ ذرنى ومن خلقت وحيدا وجعلت له مالا ممدودا وبنين شهودا ومهدت له تمهيدا ثم يطمع أن أزيد كلا إنه كان لآياتنا عنيدا سأرهقه صعودا إنه فكر وقدر فقتل كيف قدر ثم قتل كيف قدر . ثم نظر ثم عبس وبسر ثم أدبر واستكبر فقال إن هذا إلا سحر يؤثر . إن هذا إلا قول البشر . سأصليه سقر وما أدراك ما سقر لا تبقى ولا تذر لواحة للبشر عليها تسعة عشر ﴾ .

والمراد بهذا الذى يقص الله علينا شأنه هو الوليد بن المغيرة الذى سبق أن ذكر الله صفاته عندما أساء الوليد الأدب على رسول الله عَلَيْكُ فاتهمه بالجنون قال تعالى : ﴿ ن والقلم وما يسطرون ما أنت بنعمة ربك بمجنون وإن لك لأجرا غير ممنون وإنك لعلى خلق عظيم فستبصر ويبصرون بأيكم المفتون إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين ﴾ .

بعد أن نفى الله تعالى تهمة الجنون عن حبيبه ومصطفاه وأثبت له الأجر والثواب الذى لا ينقطع أبدا ولا ينقضى سرمدا ومدحه بما منحه وشهد له بالحلق العظيم . قال تعالى مهدداً وموعداً فسترى وترون من المجنون ومن الذى افتتن فى عقله ومحن ثم واسى حبيبه فقال : ﴿ إِنَّ رَبِكَ هُو أَعَلَم بَمَنَ ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين كه ثم ذكر بعد ذلك الوليد فقال :

- 10. -

﴿ فلا تطع المكذبين ودوا لو تدهن فيدهنون ولا تطع كل حلاف مهين .
هماز مشاء بنميم . مناع للخير معتد أثيم عتل بعد ذلك زنيم أن كان ذا
مال وبنين إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين سنسمه على
الخرطوم \$.

ففي الصفة الأولى جعل التكذيب من شأنه فهو من المكذبين بالحق المجادلين بالباطل وإنه ومن على شاكلته يودون لو مال الرسول إليهم فهم بذلك يدهنون ويخادعون ووصفه ثانيأ بأنه حلاف والحلاف صيغة مبالغة من الحلف والرجل إذا أكثر حلفه كثر كذبه لأنه سيستهين بجلال الله وعظمته ووصفه ثالثاً بأنه مهين أى حقير وأى حقارة تلك التي يتصف صاحبها بهذه الصفات ووصفه الله تعالى رابعاً أنه هماز أى كثير الهمز والعيب والطعن ووصفه تعالى خامساً إنه مشاء بنمم أى كثير المشى في الإفساد بين الناس وقطع الصلات والقضاء على ما بين النفوس من مودة ورحمة وقد صدق الرسول عَلَيْهُم إذ يقول : ولا يدخل الجنة نمام ، وبين الله تعالى صفته السادسة بقوله مناع للخير أى كثير المنع لا يجود إنما هو بخيل شحيح والبخل والإيمان لا يجتمعان فى قلب واحد وبين الله صفته السابعة بأنه معتد أى ظالم يتجاوز حدود ما أمر الله به معتمداً على ماله وبنيه وبين الله تعالى صفته الثامنة بأنه أثيم أى كثير الآثام والذنوب والأوزار ويختم الله هذه الصفات بصفتين مناسبتين لما سبق من الصفات فيصفه في التاسعة بأنه عتل أى قاس القلب غليظ لا تعرف الرحمة إلى قلبه سبيلا ثم يصفه عاشرا بأنه زنيم أى فاحش سيء الحلق ، ما الذي دفعه إلى كل هذا كثرة ماله وكثرة أولاده جعلتا قلبه مليئاً بالغرور والكبر حتى قال عن القرآن أنه أساطير الأولين وخرافات السابقين فأوعده الله عقاباً من جنس العمل قال : منسمه على الخرطوم ﴾ أي سنكويه على أنفه ونحدث له وهماً أي علامة على عضو الجمال في الوجه ولم يقل على أنفه إنما قال على الخرطوم تشبيهاً له

- 101 -

بالفيل فالخرطوم هو أنف الفيل ويزيدنا القرآن الكريم توكيدا لعقوبته وتفضيلا لشخصية الوليد فيقول فى سورة المدثر : ﴿ **ذرنى ومن خلقت** وحيدا ... ﴾ إلخ .. الآيات .

يقول العلامة ابن كثير : يقول تعالى متوعداً لهذا الخبيث الذي أنعم الله عليه بنعم الدنيا فكفر بأثعم الله وبدلها كفرأ وقابلها بالجحود بآيات الله والافتراء عليها وجعلها من قول البشر وقد عدد الله عليه نعمه حيث قال تعالى : ﴿ فرنى ومن خلقت وحيدا ﴾ أي خرج من بطن أمه وحده لا مال له ولا ولد ثم رزقه الله تعالى : ﴿ مَالًا مُدُودًا ﴾ أى واسعاً كثيرًا قيل ألف دينار وقيل مائة ألف دينار وقيل أرضاً يستغلها وقيل غير ذلك وجعل له فربنين شهودا که قال مجاهد لا يغيبون أى حضورا عنده لا يسافرون بالتجارات بل مواليهم وأجراؤهم يتولون ذلك عنهم وهم قعود عند أبيهم يتمتع بهم ويتملى بهم وكانوا فيما ذكره السدي وأبو مالك وعاصم بن عمر ابن قتادة ثلاثة عشر وقال ابن عباس ومجاهد : كانوا عشرة وهذا أبلغ فى النعمة وهو إقامتهم عنده ﴿ ومهدت له تمهيدا ﴾ أى مكنته من صنوف المال والأثاث وغير ذلك ﴿ ثم يطمع أن أزيد . كلا إنه كان لآياتنا عنيدا که أى معانداً وهو الكفر على نعمه بعد العلم . قال الله تعالى : ف سأرهقه صعودا ، قال الإمام أحمد حدثنا حسن حدثنا ابن لهيعة عن دراج عن أبى الهيئم عن أبى سعيد عن رسول الله عظيم قال : « ويل واد في جهنم يهوى فيه الكافر أربعين خريفا قبل أن يبلغ قعره والصعود جبل من نار يتصعد فيه الكافر سبعين خريفا ثم يهوى به كذلك فيه أبدا» .

وقد رواه الترمذى عن عبد بن حميد عن الحسن بن موسى الأشيب به ثم قال غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة عن دراج كذا . قال وقد رواه ابن جرير عن يونس عن عبد الله بن وهب عن عمرو بن الحارث عن دراج

- 101 ---

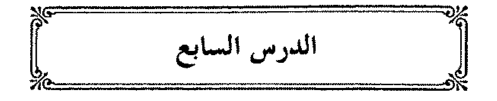
وفيه غرابة ونكارة وقال ابن ألى حاتم حدثنا أبو زرعة وعلى ابن عبد الرحمن المعروف بعلان المقرى قال حدثنا منجاب أخبرنا شريك عن عمار الدعنى عن عطية العوفى عن ألى سعيد عن النبى عليه في سأرهقه صعودا كي قال : « هو جبل فى النار من نار يكلف أن يصعده فإذا وضع يده ذابت وإذا رفعها عادت فإذا وضع رجله ذابت وإذا رفعها عادت » .

ورواه البزار وابن جرير من حديث شريك به وقال قتادة عن ابن عباس صعودا : صخرة في جهنم يسحب عليها الكافر على وجهه وقال السدى صعودا : صخرة ملساء في جهنم يكلف أن يصعدها وقال مجاهد ف سأرهقه صعودا که أي مشقة من العذاب وقال قتادة عذابا لا راحة فيه واختاره ابن جرير وقوله تعالى : ﴿ إِنَّه فَكُر وَقَدْرَ ﴾ أي إنما أرهقناه صعودا أى قربناه من العذاب الشاق لبعده عن الإيمان لأنه فكر وقدر أي تروى ماذا يقول في القرآن حين سئل عن القرآن ففكر ماذا يختلق من المقال وقدر ﴾ أى تروى ﴿ فقتل كيف قدر . ثم قتل كيف قدر ﴾ وعاد عليه ﴿ ثُم نظر ﴾ أى أعاد النظرة والتردى ﴿ ثُم عَبْسٍ ﴾ أى قبض بين عينيه وقطب ﴿ وبسر ﴾ أى كلح وكره وقوله : ﴿ ثُم أدبر واستكبر ﴾ أى صرف عن الحق ورجع القهقري مستكبراً عن الانقياد للقرآن ﴿ فَقَالَ إِنَّ هذا إلا سحر يؤثر ﴾ أي هذا سحر ينقله محمد عن غيره ممن قبله ويحكيه عنهم ولذا قال ﴿ إِن هذا إلا قول البشر ﴾ أى ليس بكلام الله وهذا المذكور في هذا السياق هو الوليد بن المغيرة المخزومي أحد رؤساء قريش لعنه الله وكان من خبره في هذا ما رواه العوفي عن ابن عباس قال دخل الوليد ابن المغيرة على ألى بكر بن ألى قحافة فسأله عن القرآن فلما أخبره خرج على قريش فقال عجباً لما يقول ابن أبي كبشة فوالله ما هو بشعر من الجنون وإن قوله لمن كلام الله فلما سمع بذلك النفر من قريش ائتمروا وقالوا والله لئن صبا الوليد لتصبوا قريش فلما سمع بذلك أبو جهل بن هشام قال أنا والله

- 107 -

أكفيكم شأنه فانطلق حتى دخل عليه بيته فقال للوليد ألم تر إلى قومك قد جمعوا لك الصدقة ؟ فقال ألست أكثرهم مالا وولدا فقال له أبو جهل يتحدثون إنك إنما تدخل على ابن أبى قحافة لتصيب من طعامه . فقال الوليد أقد تحدث بن عشيرتى !





فى الصبر على حكم الله تعالى

قال الله تعالى : ﴿ رضى الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم ﴾ .

عن ألى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال يقول الله تعالى : (ما لعبدى المؤمن عندى جزاء إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلا الجنة ( البخارى ] .

وعنه عن النبى ﷺ قال : ﴿ مثل المؤمن كمثل الزرع لا تزال الريح ولا يزال المؤمن يصيبه البلاء ومثل الكافر كمثل شجرة الأرز لا تهتز حتى تستحصد ﴾ [رواه الشيخان والنرمذي ] .

وعنه عن النبى ﷺ قال : «ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة فى نفسه وولده وماله حتى يلقى الله وما عليه خطيئة » .

عن مصعب بن سعد عن أبيه رضى الله عنهما قال : قلت يا رسول الله أى الناس أشد بلاءاً قال : الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل فيبتلى الرجل على حسب دينه فإن كان دينه صلبا اشتد بلاؤه وإن كان فى دينه رقة ابتلى على حسب دينه فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الأرض ما عليه خطيئة .

- 100 -

عن عائشة رضى الله عنها قالت ما رأيت الوجع أشد منه على رسول الله متالبه عليهم .

عن أنس رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة فى الدنيا وإذا أراد الله بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى يوم القيامة» .

وعنه عن النبى ﷺ قال : « إن عظم الجزاء مع عظم البلاء وإن الله تعالى إذا أحب قوماً ابتلاهم فمن رضى فله الرضا ومن سخط فله السخط » .

عن سعد رضی الله عنه عن النبی عَلَيْكُم قال : «من سعادة ابن آدم رضاه بما قضی الله له ومن شقاوة ابن آدم تركه استخارة الله ومن شقاوة ابن آدم سخطه بما قضی الله له » .

عن جابر رضى الله عنه عن النبى عليه قال : « يود أهل العافية يوم القيامة حين يعطى أهل البلاء الثواب لو أن جلودهم كانت قرضت فى الدنيا بالمقاريض » [ روى الترمذى هذه السبعة ] .

عن حذيفة رضى الله عنه قال كنا مع النبى عليه فقال : « أحصوا لى كم يلفظ الإسلام فقلنا يارسول الله أتخاف علينا ونحن ما بين الستمائة إلى السبعمائة قال إنكم لا تدرون لعلكم أن تبتلوا . قال : فابتلينا حتى جعل الرجل منا لا يصلى إلا سراً » .

عن أنس رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « إن الله لا يظلم مؤمناً حسنة يعطى بها فى الدنيا ويجزى بها فى الآخرة وأما الكافر فيطعم بحسنات ما عمل بها لله فى الدنيا حتى إذ أفضى إلى الآخرة لم يكن له حسنة يجزى بها » [ رواهما مسلم] .

- 107 -



#### في القضاء والقدر

عن عبد الله رضى الله عنه قال : الشقى من شقى فى بطن أمه والسعيد من وعظ بغيره فسمعه رجل فأتى حذيفة فأخبره بذلك وقال كيف يشقى رجل بغير عمل فقال له حذيفة أتعجب من ذلك فإنى سمعت رسول الله علي يقول : « إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها ثم قال : يارب أذكر أم أنشى فيقضى ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يقول يارب أجله فيقول ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يقول يارب رزقه فيقضى ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يغول يارب وذه فيقضى ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يغرج الملك بالصحيفة فى يده فلا يزيد على ما أمر شاء ويكتب الملك ثم يغرج الم

عن أنس رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْتُهُ قال : « إن الله عز وجل قد وكل بالرحم ملكاً فيقول أى رب نطفة أى رب علقة أى رب مضغة فإذا أراد الله أن يقضى خلقاً قال الملك أى رب ذكر أو أنشى شقى أو سعيد فما الرزق فما الأجل فيكتب كذلك فى بطن أمه » [ رواه الشيخان ] .

عن على رضى الله عنه قال كان رسول الله ﷺ جالساً ذات يوم وفى يده عود ينكت به فرفع رأسه فقال : «ما منكم من نفس إلا وقد علم منزلها من الجنة والنار قالوا يا رسول الله فلم نعمل أفلا نتكل قال اعملوا

- 104 ----

فكل ميسر لما خلق له ثم قرأ : ﴿ فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى ﴾ » [رواه الأربعة] .

قيل يارسول الله بين لنا ديننا كأنا خلقنا الآن ففيم العمل اليوم أفيما جفت به الأقلام وجرت به المقادير أم فيما تستقبل قال لا بل فيما جفت به الأقلام وجرت به المقادير قال ففيم العمل قال كل عامل ميسر لعمله . [ رواه مسلم والترمذي ] . ولفظه قال عمر يارسول الله أرأيت ما نعمل فيه أمر مبتدع أو فيما قد فرغ منه فقال فيما قد فرغ منه يا ابن الخطاب كل ميسر . أما من كان من أهل السعادة فإنه يعمل للسعادة وأما من كان من أهل الشقاء فإنه يعمل للشقاء .

عن عمران بن حصين رضى الله عنه قال إن رجلين من مزينة أتيا رسول الله عَلَيْكُم فقالا يا رسول الله أرأيت ما يعمل الناس اليوم ويكدحون فيه أشىء قضى عليهم ومضى أو فيما يستقبلون به فقال لا بل قضى عليهم وتصديق ذلك فى كتاب الله عز وجل . ﴿ ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها ﴾ [رواه مسلم والترمذي] .

عن عبد الواحد بن سليم رضى الله عنهما قال قدمت مكة فلقيت عطاء بن ألى رماح فقلت يا أبا محمد إن أهل البصرة يقولون فى القدر قال يا بنى أتقرأ القرآن قلت نعم قال فاقرأ الزخرف فقرأت فرحم . والكتاب المبين إنا جعلناه قرآناً عربيا لعلكم تعقلون وإنه فى أم الكتاب لدنيا لعلى حكيم كي . فقال أتدرى ما أم الكتاب قلت الله ورسوله أعلم قال فإنه كتاب كتبه الله قبل أن يخلق السماوات والأرض فيه إن فرعون من أهل النار وفيه تبت يدا ألى لهب قال عطاء فلقيت الوليد بن عبادة بن الصامت صاحب رسول الله علي فسألته ما كان وصية أبيك عند الموت قال دعانى ألى فقال

- 101 ----

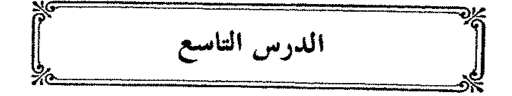
لى يابنى اتق الله واعلم أنك لن تتقى الله حتى تؤمن بالله وتؤمن بالقدر كله خيره وشره فإن مت على غير هذا دخلت النار . إنى سمعت رسول الله عليه يقول : «إن أول ما خلق الله القلم فقال اكتب قال ما اكتب قال اكتب القدر ما كان وما هو كائن إلى الأبد» [ رواه الترمذى وأبو داود ] .

وقال عبد الله بن فيروز الديلمى أتيت أبى بن كعب فقلت له وقع فى نفسى شيء من القدر فحدثنى بشيء لعل الله تعالى أن يذهبه من قلبى فقال لو أن الله تعالى عذب أهل سمواته وأهل أرضه لكان غير ظالم لهم ولو رحمهم لكانت رحمته إياهم خيراً لهم من أعمالهم ولو أنفقت مثل أحد ذهباً فى سبيل الله تعالى ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك ولو مت على غير هذا لدخلت النار ، قال ثم أتيت عبد الله بن مسعود فقال مثل ذلك ثم أتيت حذيفة ابن اليمان فقال مثل ذلك ثم أتيت زيد بن ثابت فحدثنى عن النبى عليه بمثل ذلك . [ رواه أبو داود ] .

عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله عليه يقول : «إن الله عز وجل خلق خلقه فى ظلمة فألقى عليهم من نوره فمن أصابه من ذلك النور اهتدى ومن أخطأه ضل فلذلك أقول جف القلم على علم الله تعالى» [رواه الترمذى فى الإيمان بسند حسن].



- 109 ---



#### النہی عن الجدل فی قدراللہ تعالی

من السمات التي يتسم بها الإسلام أنه دين عملى واقعى يحترم العقل ويقيم الموازين للفكر السليم ولا يرضى لأتباعه أن يجادلوا في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير ويقرر أن الله تعالى إذا غضب على قوم رزقهم الجدل ومنعهم العمل وهذه إشارة إلى ضلالهم بعد الهدى ، وفي القرآن الكريم موقفان يدلان دلالة صادقة على أن المسلم إذا سأل ينبغى أن يسأل عما يفيد . سألوا الرسول علي عن الأهلة أى منازل القمر فلم تكن الإجابة عما صنعت الأهلة ولا عن معدنها إنما كانت الإجابة عن فوائدها لم يقل لهم إن الأهلة من ذهب أو فضة أو نحاس أو رصاص كل هذا لا طائل تحته إنما علمهم أن يسألوا عما يفيد فأجابهم بما يفيد قال تعالى : فو يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج كه وسألوه علي عن ماذا ينفقون

فكانت الإجابة لا عن ماذا إنما كانت لمن ينفقون قال تعالى : ﴿ يسألونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين واليتامى والمساكين وابن السبيل وما تنفقوا من خير فإن الله به عليم ﴾ فكانت الإجابة هنا : ما أنفقتم من خير فلهذه المصارف ولا داعى إلى أن يقول ما أنفقتم من ذهب أو فضة لأن الخير أعم من هذا ونخلص من هذه المواقف إلى أن المؤمن يجب أن يكون رقيباً على لسانه محافظاً على رقته بصيراً بعيوبه عالماً بشئونه .

--- 17.

ومما نهى عنه الإسلام الجدل فى القدر لأن الأمة إذا وقعت فى هذه الشباك كان ذلك دليلًا على إفلاسها الفكرى وقد ورد عن رسول الله عليه فى ذلك أحاديث نوردها فيما يلى :

عن ألى هريرة رضى الله عنه قال خرج علينا رسول الله عَلَيْكُم ونحن نتنازع فى القدر حتى احمر وججه حتى كأنما فُقِىءَ فى وجنتيه الرمان فقال : «أبهذا أمرتم أم بهذا أرسلت إليكم إنما هلك من كان قبلكم حين تنازعوا فى هذا الأمر عزمت عليكم عزمت عليكم ألا تنازعوا فيه » .

عن جابر رضی اللہ عنه عن النبی ﷺ قال : « لا یؤمن عبد حتی یؤمن بالقدر خیرہ وشرہ حتی یعلم ما أصابه لم یکن لیخطته وأن ما أخطأه لم یکن لیصیبه » [رواهما الترمذی] .

عن عائشة رضى الله عنها عن النبى عَلَيْهُم قال : «ستة لعنتهم لعنهم الله وكل نبى كان : الزائد فى كتاب الله والمكذب بقدر الله والمتسلط بالجبروت ليعز بذلك من أذل الله ويذل من أعز الله والمستحل لحرم الله والمستحل من عترتى ما حرم الله والتارك لسنتى» [ رواه الترمذى والحاكم بسند صحيح] .

ومن ثم فإن الآجال والأرزاق محدودة .

قال الله تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلَهُم لا يَستَأْخُرُونَ سَاعَة وَلا يستقدمون ﴾ قالت أم حبيبة رضى الله عنها اللهم متعنى بزوجى رسول الله عَلَيْكُ وبأبي أبي سفيان وبأخى معاوية فقال لها رسول الله عَلَيْكَ : « إنك سألت الله لآجال مضروبة وآثار موطوءة وأرزاق مقسومة لا يعجل شيئاً منها قبل حله ولا يؤخر منها شيئاً بعد حله ولو سألت الله أن يعافيك من عذاب في النار وعذاب في القبر لكان خيراً لك ، فقال رجل يارسول الله

القردة والخنازير هى مما مسخ فقال إن الله عز وجل لم يهلك قوماً أو يعذب قوماً فيجعل لهم نسلًا وإن القردة والخنازير كانوا قبل ذلك» [رواه مسلم] .

وقال خالد الحدَّاء رضى الله عنه قلت للحسن يا أبا سعيد أخبرنى عن آدم عليه السلام أللسماء خلق أم للأرض ، قال لا بل للأرض قلت أرأيت لو اعتصم فلم يأكل من الشجرة قال لم يكن له منه بد قلت أخبرنى عن قوله تعالى : ﴿ ما أنتم عليه بفاتنين إلا من هو صال الجحيم ﴾ قال إن الشياطين لا يفتنون بضلالتهم إلا من أوجب الله عليه الجحيم وسأله عن قوله تعالى : ﴿ ولدلك خلقهم ﴾ قال خلق هؤلاء لهذه وهؤلاء لهذه . [ رواهما أبو داود ] نعوذ بالله من سوء الحاتمة :

عن أنس رضى الله عنه قال كان رسول الله ﷺ يكثر أن يقول : ﴿ يَا مُقَلَّبُ القَلُوبُ ثبت قلبى على دينك » فقلنا الله آمنا بك وبما جئت به فهل تخاف علينا ؟ قال : ﴿ نعم إن القلوب بين أصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء » [رواه الترمذى ومسلم] ولفظه ﴿ إن قُلُوبُ بنى آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء » .

وعن ألى هريرة رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُمْ قال : «ما من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء» . ثم قال أبو هريرة واقرءوا إن شتتم في فطرة الله التي فطر الناس عليها كي .

عن سهل رضى الله عنه أن رجلًا من أعظم المسلمين غناء عن المسلمين في غزوة غزاها مع النبى عليك فنظر النبى عليك له فقال : «من أحب أن ينظر إلى رجل من أهل النار فلينظر إلى هذا » فاتبعه رجل من القوم وهو على تلك الحال من أشد الناس على المشركين حتى جرح فاستعجل الموت

- 177 ---

فجعل ذبابة سيفه بين ثديبه حتى خرج من بين كتفيه فأقبل الرجل إلى النبى عليه مسرعاً فقال أشهد أنك رسول الله فقال وما ذاك ؟ قال قلت على فلان من أحب أن ينظر إلى رجل من أهل النار فلينظر إليه وكان من أعظمنا غناء عن المسلمين فعرفت أنه لا يموت على ذلك فلما جرح استعجل الموت فقتل نفسه ، فقال النبى عليه عند ذلك : «إن العبد ليعمل عمل أهل النار وإنه من أهل الجنة ويعمل عمل أهل الجنة وإنه من أهل النار وإنما الأعمال بالخواتيم » [رواه البخارى]

عن أنس عن النبى عليه قال : « إذا أراد الله بعبد خيراً استعمله فقيل : كيف يستعمله ؟ قال : يوفقه لعمل صالح قبل الموت » [ رواه الترمذى بسند صحيح ] .



وجوب المبادرة بالعمل الصالح

عن ألى هريرة رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُمُ قال : «بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم يصبح الرجل مؤمناً ويمسى كافراً ويمس مؤمناً ويصبح كافراً بيبع دينه بعرض الدنيا ، [رواه مسلم والترمذي ] .

وعنه عن النبى عَلَيْهُ قال : «بادروا بالأعمال سبعاً « هل تنتظرون إلا فقرم منسياً أو غنى مطغياً أو مرضاً مفسداً أو هرماً مفندا أو موتاً مجهزا أو الدجال فشر غائب ينتظر أو الساعة فالساعة أدهى وأمر» [رواه الترمذى والحاكم].

وعنه عن النبى عليه قال : «بادروا بالأعمال ستاً ، طلوع الشمس من مغربها أو الدخان أو الدجال أو الدابة أو خاصة أحدكم أو أمر العامة » [ رواه مسلم وأحمد ] .

وعنه أن رسول الله عليه قال : «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكيتم كثيراً » [ رواه البخارى والترمذي ] .

وعنه عن النبي علية قال : **«حجبت النار بالشهوات وحجبت الجنة** بالمكاره » [ رواه الشيخان والترمذي ] . ومعنى الشهوات أى ما تشتهيها النفوس وتستلذها من المحرمات كالزنا وشرب الحمر والملاهى فهذه

كالحجاب حول النار فمن ارتكبها فقد تسبب فى دخول النار والمكاره ما تكرهه النفوس من التكاليف الشرعية ومكارم الأخلاق : كالصبر وكظم الغيظ والعفو عن المسىء والإحسان إليه فهذه كالحجاب حول الجنة فمن قام بها فقد سبب لنفسه الجنة ولفظ مسلم والترمذى «حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات» .

وعن عبد الله رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله والنار مثل ذلك » [ رواه البخارى والإمام أحمد ] .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : «يخرج فى آخر الزمان رجال يختلون الدنيا بالدين يلبسون للناس جلود الضأن من اللين وألسنتهم أحلى من السكر وقلوبهم قلوب الذئاب يقول الله عز وجل : ﴿ أبى يغترون أم علىّ يجترئون فبى حلفت لأبعثن على أولَئك منهم فتنة تدع الحليم منهم حيرانا ﴾ .

وعنه عن النبى عليه قال : «ما من أحد يموت إلا ندم قالوا وما ندامته يا رسول الله قال : إن كان محسناً ندم ألا يكون ازداد وإن كان مسيئاً ندم ألا يكون نزع » .

وعنه عن النبي عَلَيْكُمُ قال : «من خاف أولج ومن أولج بلغ المنزل إلا أن سلعة الله غالية ألا إن سلعة الله الجنة » .

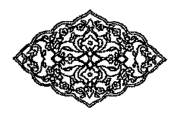
وعنه عن النبي ﷺ قال : «لا يلج النار رجل بكي من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع ولا يجتمع غبار في سبيل الله ودخان جهنم » .

وعن هانىء قال : كان عثمان رضى الله عنه إذا وقف على قبر بكى حتى يبل لحيته فقيل له تذكر الجنة والنار فلا تبكى وتبكى من هذا فقال إن النبى ملكم قال : « **إن القبر أول منازل الآخرة فإن نجا منه فما بعده أيسر منه** 

- 170 -

وإن لم ينج منه فما بعده أشد منه ما رأيت منظراً قط إلا القبر أفظع منه » [ رواه الترمذي ] .

عن أنى ذر رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُ قال : « إنى أرى ما لا ترون وأسمع ما لا تسمعون أطت المساء وحق لها أن تئط ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجد لله والله لو تعلمون ما أعلم لضحكم قليلًا ولبكيتم كثيرا وما تلذذتم بالنساء على الفرش ولخرجتم إلى الصعودات تجأرون إلى الله ، لوددت أنى كنت شجرة تعضد » أى كنب أود ألى كنت خلقت شجرة فتقطع وتذهب وتصير فى خبر كان ، فهذه من النبى عليه كلمة كبيرة تدل على أن ما يراه من المغيبات عنا عظيم يتمنى الموت والفناء من رؤيته » .



التوكل على الله

عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبى عليه قال : « يدخل الجنة من أمتى سبعون ألف بغير حساب هم الذين لا يسترقون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون » [ رواه الشيخان والترمذى ] .

عن عمر رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « لو أنكم كنم توكلون على الله حق توكله لرزقتم كما ترزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطانا » [ رواه الترمذى وأحمد والحاكم] .

عن أنس رضى الله عنه أن رجلًا قال يارسول الله أعقلها وأتوكل أو أطلقها وأتوكل قال أعقلها وتوكل . [رواه الترمذى] .

عن عبد الله رضى الله عنه عن النبى عَلَيْتُهُ قال : **«من نزلت به فاقة** فأنزلها بالناس لم تسد فاقته ومن نزلت به فاقة فأنزلها بالله فيوشك الله له برزق عاجل أو آجل أو آجل عاجل» .

عن أنس رضى الله عنه قال : كان أخوان على عهد النبى عَلَيْكُ فكان أحدهما يأتى النبى عَلَيْكُ والآخر يحترف فشكا المحترف أخاه للنبى عَلَيْكُ فقال : «لعلك ترزق به» .

وكتب معاوية رضى الله عنه إلى عائشة رضى الله عنها أن أكتبى لى كتاباً توصينى فيه ولا تكثرى على فكتبت إليه : سلام عليك أما بعد فإلى سمعت رسول الله عليك يقول : ومن التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله

مؤونة الناس ومن التمس رضاء الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس» والسلام عليك . [روى هذه الثلاثة الترمذي] .

في الرقائق :

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْتُهُ : ﴿ إِنَّ الله تَعَالَى قال : من عادى لى ولياً فقد آذنته بالحرب وما تقرب إلى عبدى بشىء أحب إلى مما افترضته عليه وما يزال عبد يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التى يطش بها ورجله التى يمشى بها وإن سألنى لأعطيته ولئن استعاذنى لأعيذنه وما ترددت عن شىء أنا فاعله ترددى عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته » [ رواه البخارى والإمام أحمد ] .

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال «إذا خرجت روح المؤمن تلقاها ملكان يصعدانها . قال حماد رضى الله عنه فذكر لنا من طيب ريحها والمسك ويقول أهل السماء روح طيبة جاءت من قبل الأرض صلى الله عليك وعلى جسد كنت تعمرينه فينطلق به إلى ربه عز وجل ثم يقول انطلقوا به إلى آخر الأجل قال : وإن الكافر إذا خرجت روحه قال حماد وذكر من نتنها وذكر لعنا ويقول أهل السماء روح خييثة جاءت من قبل الأرض قال فيقال انطلقوا به إلى آخر الأجل قال ورد رسول الله عَلَيْكَ ربطة كانت عليه على أنفه هكذا » [ رواه مسلم] .

عن البراء رضى الله عنه قال خرجنا مع النبى عَلَيْكُ فى جنازة رجل من الأنصار فانتهينا إلى القبر ولما يلحد فجلس رسول الله عَلَيْكُ وجلسنا حوله كأنما على رؤوسنا الطير وفى يده عود ينكت به فى الأرض فرفع رأسه فقال استعيذوا بالله من عذاب القبر مرتين أو ثلاثا ثم قال : «إن المؤمن إذا وضع

-- 178 ---

فى قبره وتولى عنه أصحابه وهو يسمع خفق نعالهم بأتيه ملكان فيجلسان فيقولان له من ربك ؟ فيقول ربى الله فيقولان له ما دينك ؟ فيقول : ديني الإسلام فيقولان له ما هذا الرجل الذي بعث فيكم فيقول : هو رسول الله عظيمة فيقولان وما يدريك ؟ فيقول قرأت كتاب الله فآمنت به وصدقت فذلك قول الله تعالى : ﴿ يَثْبِتَ اللهُ الَّذِينِ آمنوا بِالقولِ الثابِتِ فى الحياة الدنيا وفى الآخرة ﴾ فينادى منادى من السماء أن قد صدق عبدى فأفرشوه من الجنة وألبسوه من الجنة وافتحوا له بابا إلى الجنة . قال فيأتيه من روحها وطيبها ويفتح له فيه مد بصره . وأن الكافر أو المنافق إذا وضع في قبره وعادت روحه في جسده يأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له من ربك ؟ فيقول هاه هاه لا أدرى . فيقولان ما دينك ؟ فيقول هاه هاه لا أدرى قال فينادى مناد من السماء أن كذب فأفرشوه من النار وألبسوه من النار وافتحوا له باباً إلى النار قال : فيأتيه من حرها وسمومها ويضيق عليه قبره حتى تختلف فيه أضلاعه ثم يقبض له أعمى أبكم معه مرزبه من حديد لو ضرب بها جبل لصار ترابا فيضربه بها ضربة يسمعها ما بين المشرق والمغرب إلا الثقلين فيصير ترابا ثم تعاد فيه الروح . [رواه أبو داود والنسائي [.

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « إذا قبر الميت أو قال أحدكم أتاه ملكان أسودان أزرقان يقال لأحدهما المنكر والآخر النكير فيقولان ما كنت تقول فى هذا الرجل فيقول ما كان يقول هو عبد الله ورسوله أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله فيقولان قد كنا نعلم أنك تقول هذا ثم يفسح له فى قبره سبعون ذراعا فى سبعين ثم ينور له فيه ويقال له نم فيقول إرجع إلى أهلى فأخبرهم فيقولان نم كنومة العروس الذى لا يوقظه إلا أحب أهله إليه حتى يعثه الله من مضجعه ذلك وإن كان منافقا قال سمعت الناس يقولون فقلت مثله لا

--- 179 ---

أدرى فيقولان قد كنا نعلم أنك تقول ذلك فيقال للأرض التئمى عليه فتلتئم عليه فتختلف فيها أضلاعه فلا يزال فيها معذبا حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك .

عن أنس رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : «ما من حافظين رفعا إلى الله ما حفظا من ليل أو نهار فيجد الله فى أول الصحيفة وفى آخر الصحيفة خيراً إلا قال الله تعالى أشهدكم أنى قد غفرت لعبدى ما بين طرفى الصحيفة » [ رواهما الترمذى فى الجنائز ] .

وعنه عن النبى عليه قال : من كانت الآخرة همه جعل الله غناه فى قلبه وجمع له شمله وأتته الدنيا وهى راغمة ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه وفرق عليه شمله ولم يأته من الدنيا إلا ما قدر له .

عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهَم قال : « إن لك شيء شرة ولكل شرة فترة فإن كان صاحبها سدد وقارب فارجوه وان أشير إليه بالأصابع فلا تعدوه » .

وعنه عن النبى ﷺ قال : ﴿ إِنَّ الله يقول يا ابن آدم تفرغ لعبادتى أملاً صدرك غنى وأسد فقرك وإلا تفعل ملاًت يديك شغلا ولم أسد فقرك » [ روى هذه الثلاثة الترمذي ] .

وعنه عن النبى عَلَيْكُم قال : (الطاعم الشاكر الصام الصابر) [رواه الترمذي وأحمد والحاكم] .

عن ابن عباس رضى الله عنهما قال كنت خلف النبى عَلَيْكُم يوماً فقال : « يا غلام إلى أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك احفظ الله تجده تجاهك إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك . ولو

- 1Y · ---

اجتمعوا على أن يضروك بشىء لم يضروك إلا بشىء قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف » [ رواه الترمذى ] .

عن الحسن بن على رضى الله عنهما عن النبى ﷺ قال : « **دع ما يريبك** إلى ما لا يريبك فإن الصدق طمأنينة وإن الكذب ريبة » [ رواه الترمذى وأحمد وابن حبان ] .

عن شداد بن أوس رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : «الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأمالى » [رواه الترمذى وأحمد والحاكم] .

عن أبى ذر رضى الله عنه عن النبى يَتَلَقَنُهُ قال : « ثلاثة يحبهم الله وثلاثة يبغضهم الله فأما الذين يحبهم الله فرجل أتى قوماً فسألهم بالله ولم يسألهم لقرابة بينه وبينهم فمنعوه فتخلف رجل بأعقابهم فأعطاه سرا لا يعلم بعطيته إلا الله تعالى والذى أعطاه وقوم ساروا ليلتهم حتى إذا كان النوم أحب إليهم مما يعدل به فوضعوا رءوسهم فقام أحدهم يتملقنى ويتلو آياتى ورجل كان فى سرية فلقى العدو فهزموا فأقبل بصدره حتى يقتل أو يفتح له . والثلاثة الذين يغضهم الله : الشيخ الزانى والفقير المختال والغنى الطلوم » [ رواه الترمذى وابن حبان والحاكم] .

عن ألى سعيد رضى الله عنه قال : دخل رسول الله عليه مصلاه فرأى ناساً كأنهم يتكشرون فقال : «أما إنكم لو أكثرتم ذكرها زم اللذات لشغلكم عما أرى فأكثروا ذكر هازم اللذات الموت فإنه لم يأت على القبر يوم إلا تكلم فيه فيقول أنا بيت الغربة وأنا بيت الوحدة وأنا بيت التراب وأنا بيت الدود فإذا دفن العبد المؤمن . قال له القبر : مرحبا وأهلا أما إن كنت لأحب من يمشى على ظهرى إلى فإذا وليتك اليوم وصرت إلى فسترى صنيعى بك . قال فينسع له مد بصره ويفتح له باب إلى الجنة

- 1Y1 -

وإذا دفن العبد الفاجر أو الكافر فقال له القبر لا مرحبا ولا أهلا .. أما إن كنت لأبغض من يمشى على ظهرى إلى فإذا وليتك اليوم وصرت إلى فسترى صنيعى بك قال فيلتئم عليه حتى تلتقى عليه وتختلف أضلاعه . قال رسول الله عَلَيْكَ عليه وسلم بأصابعه فأدخل بعضها فى جوف بعض قال ويقضى الله له سبعين تنينا ثعباناً لو أن واحداً منها نفخ فى الأرض ما أنبتت شيئاً ما بقيت الدنيا فينهشنه ويخدشنه حتى يفضى به إلى الحساب قال : وقال رسول الله عَلَيْكَ : إنما القبر روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفو التار » . [رواه الترمذي ] .

وعنه عن النبى ﷺ قال : « من أكل طيباً وعمل فى سنة وأمن الناس بوائقه دخل الجنة فقال رجل يا رسول الله إن هذا اليوم فى الناس لكثير قال وسيكون فى قرون من بعدى » [ رواه الترمذى والحاكم ] .

واعلم يا أخى أن فضل الله هو السبب الأول فى دخول الجنة فالمؤمنون يدخلون بفضله تعالى ويقتسمون درجاتها بأعمالهم وهذا هو الجمع بين قوله تعالى : ﴿ ولكل درجات مما عملوا ﴾ . وقوله جل شأنه : ﴿ وتلك الجنة التى أورثتموها بما كنتم تعلمون ﴾ وبين قول النبى علي ﴿ قاربوا وسددوا واعلموا أنه لن ينجو أحد منكم بعمله قالوا يا رسول الله ولا أنت قال ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله برحمة منه وفضل ﴾ وفى رواية « لا يدخل أحداً منكم عمله الجنة ولا يجيره من النار ولا أنا إلا برحمة من الله » .

عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله عليه قال : «سددوا وقاربوا وأبشروا فإنه لن يدخل الجنة أحداً عمله قالوا ولا أنت يا رسول الله قال ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله منه برحمة واعلموا أن أحب العمل إلى الله أدومه وإن قل» . [رواه الشيخان والنسائى].

- 177 -

فضل المدقة

قال الله جل شأنه : ﴿ خَدْ مَنْ أَمُوالهُمْ صَدْقَة تَطْهَرُهُمْ وَتَرْكَيْهُمْ بَهَا وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم « ألم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة من عباده ويأخذ الصدقات وأن الله هو التواب الرحيم ﴾ .

بينما يرغب القرآن فى الصدقات فى هذا الموضع يحذر تحذيراً شديداً فى موضع آخر من كنز المال وهو المال الذى لم تخرج زكاته فيقول جل شأنه : ﴿والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها فى سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم « يوم يحمى عليها فى نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فلوقوا ما كنتم تكنزون ﴾ .

نسأل الله تعالى أن يرزقنا الحير : « اصنع المعروف فى أهله وفى غير أهله فإن صادف أهله فهو أهله وإن لم يصادف أهله فأنت أهله» .

ازرع جميلًا ولو فى غير موضعه فلن يضيع جميل أينما زرع إن الجميل وإن طال الزمان به فليس يحصده إلا الذى زرع

واعلم يا ابن آدم أنك يوم تموت تصاب بمصيبتين : الأولى أنك تترك مالك كله والثانية أنك تسأل عن مالك كله . وقد قيل للرجل الصالح محمد بن كعب القرظى وكان غنياً قيل له وهو على فراش الموت ماذا تركت لأولادك من المال قال ادخرت مالى لنفسى عند ربى وادخرت ربى لأولادى .

نعم : ﴿ وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية ضعافا خافوا عليهم فليتقوا الله وليقولوا قولًا سديداً ما إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون فى بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً ﴾ .

- 177 --

وما أجل هذا الموقف المهيب : (وأما الجدار فكان لغلامين يتيمين فى المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً فأراد ربك أن يبلغا أشدهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك وما فعلته عن أمرى ذلك تأويل ما لم تسطتع عليه صبراً) .

هذا خطاب وجهه العبد الصالح إلى كليم الله ونجيه موسى وتأمل معى : نبى من أولى العزم وعبد صالح علمه الله من لدنه علماً يتوجهان لرفع جدار يريد أن ينقض ليحتفظ بكنز تحته وسر كل هذا صلاح الآباء فإنه ينفع الأبناء بل وتقوى الأجداد تنفع الأحفاد .

وتعال معى لنطوف فى رياض السنة ننشق عبيرها الذى يحدثنا أبو ذر رضى الله عنه فيقول : « خرجت ليلة من الليالى فإذا رسول الله عليه يمشى فى وحده ليس معه إنسان فظننت أنه يكره أن يمشى معه أحد فجعلت أمشى فى ظل القمر فالتفت فرآنى فقال من هذا قلت أبو ذر جعلنى الله فداءك قال تعاله فمشيت معه ساعة فقال : إن المكارين هم المقلون يوم القيامة إلا من أعطاه الله خيراً فنفخ فى يمينه وشماله وبين يديه ووراءه وعمل فيه خيراً فمشيت معه ساعة فقال اجلس ههنا فاجلسنى فى قاع حوله حجارة فقال فمشيت معه ساعة فقال اجلس ههنا فاجلسنى فى قاع حوله حجارة فقال البث ثم سمعته وهو مقبل يقول : وإن زلى فلما جاء لم أصبر فقلت يا نبى الله ثمياً قال ذاك جبريل عرض لى فى جانب الحرة ما سمعت أحداً يرجع إليك شيئاً قال ذاك جبريل عرض لى فى جانب الحرة ما سمعت أحداً يرجع إليك شيئاً قال ذاك جبريل عرض لى فى جانب الحرة فقال بشر أمتك أن من مات شيئاً قال ذاك جبريل عرض لى فى جانب الحرة فقال بشر أمتك أن من مات ميئاً قال ذاك جبريل عرض لى فى جانب الحرة فقال بشر أمتك أن من مات ميئاً وإن شرب الحمر» . وعنه قال : كنت أمشى مع النبى عياني فى حرة المدينة عشاء ونحن ننظر إلى أحد فقال : يا أبا ذر : وقلت لبيل ي عرف الم قال

- 1YE ---

أرصده لدين إلا أن أقول به فى عباد الله هكذا حثا بين يديه و هكذا عن يمينه و هكذا عن شماله ثم مشينا . قال يا أبا ذر مكانك حتى آتيك فانطلق حتى توارى عنى . قال فسمعت لغطا وصوتاً فقلت لعل رسول الله عنه عرض له فهممت أن أتبعه ثم ذكرت قوله لا تبرح مكانك حتى آتيك فلما ذكرت له الذى سمعت فقال ذاك جبريل أتانى فقال : من مات من أمتك لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة .. وقلت وإن زنى وإن سرق قال وإن زنى وإن سرق » . [ رواهما الشيخان ] .

عن عائشة رضى الله عنها عن النبى ﷺ قال : « إنه خلق كل إنسان من بنى آدم على ستين وثلثمائة مفصل فمن كبر الله وحمد الله وهلل الله وسبح الله واستغفر الله وعزل حجراً أو شوكة أو عظماً عن طريق الناس وأمر بمعروف أو نهى عن منكر عدد تلك الستين والثلاثمائة السُلَامى فإنه يمش يومئذ وقد زحزح نفسه عن النار » [رواه مسلم] .

وعن حارثة بن وهب رضى الله عنه عن النبى عليه قال : «تصدقوا فيوشك الرجل يمشى بصدقته فيقول الذى أعطيها لو جئتنا بها بالأمس قبلتها منك فأما الآن فلا حاجة لى بها فلا يجد من يقبلها» .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : **ولا تقوم الساعة** حتى يكثر المال ويفيض حتى يخرج الرجل بزكاة ماله فلا يجد أحداً يقبلها منه وحتى تعود أرض العرب مروجاً وأنهاراً ، [رواهما الشيخان] .

وعن ألى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْتَهُم قال : « تقىء الأرض أفلاذ كبدها أمثال الأسطوان من الذهب والفضة فيجىء القاتل فيقول فى هذا قتلت ويجىء القاطع فيقول فى هذا قطعت رحمى ويجىء السارق فيقول فى هذا قطعت يدى ثم يدعونه فلا يأخذون منه شيئاً » [رواه مسلم] .

وعنه عن النبى ﷺ قال : (قال رجل لأتصدقن الليلة بصدقة فخرج بصدقته فوضعها فى يد زانية . فأصبحوا يتحدثون تصدق الليلة على زانية . قال اللهم لك الحمد على زانية . لأتصدقن بصدقة فخرج بصدقته فوضعها فى يد غنى فأصبحوا يتحدثون تصدق الليلة على غنى . قال اللهم لك الحمد على غنى . لأتصدقن بصدقة فخرج بصدقته فوضعها فى يد سارق فأصبحوا يتحدثون تصدق على سارق .. فقال : اللهم لك الحمد على زانية وعلى غنى وعلى سارق . فأتى فقيل له أما صدقتك فقد قبلت . أما الزانية فلعلها تستعف بها عن زناها ولعل الغنى يعتبر فينفق مما أعطاه الله ولعل السارق يستعف بها عن سرقته » .

وعنه عن النبى عَلَيْنَهُ قال : ( مثل البخيل والمتصدق مثل رجلين عليهما جبتان من حديد من ثديهما إلى تراقيهما . إذا هم المتصدق بصدقة اتسعت عليه حتى تعفى أثره . وإذا هم البخيل بصدقة تقلصت عليه وانضمت يداه إلى تراقيه وانضمت كل حلقة إلى صاحبتها . قال فسمعت رسول الله عليه يقول : فيجهد أن يوسعها فلا يستطيع ا [رواه الشيخان] .

عن عمير مولى ألى اللحم رضى الله عنهما قال : أمرنى مولاى أن أقدد لحماً فجاءنى مسكين فأطعمته منه فعلم بذلك مولاى فضربنى فذكرت ذلك لرسول الله عليه فدعاه فقال : لم ضربته فقال يعطى طعامى بغير إذنى . فقال : الأجر بينكما . وعن أسماء رضى الله عنها قالت : قال لى رسول الله عليه : «انفحى أو انضحى أو انفقى ولا تحصى فيحصى الله عليك ولا توعى فيوعى الله عليك » . وكان سعد بن ألى وقاص رضى الله عنه فى إبله فجاءه إبنه عمر وكان راكباً فنزل . فقال لأبيه نزلت فى إبلك

- 111-

وغنمك وتركت الناس يتنازعون الملك بينهم فضرب سعد فى صدره فقال : اسكت صمعت رسول الله عليك يقول : « إن اعليك يحب العبد التقى الغنى الخفى » [ روى هذه الثلاثة مسلم ] .



#### فصل فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

هذا أمر خطير تقوم عليه حياة الأمم . فما من أمة يسودها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إلا كان السعد رائدها والنصر حليفها وألبسها الله لباس العز والشرف وما من أمة تركت الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إلا كان الذل رائدها والحذلان حليفها وأذاقها الله لباس الجوع والحوف بما كانوا يصنعون .

ولقد تضافرت آيات الكتاب العزيز في مواضع شتى على أهمية هذه القضية ومن يقرأ وصية لقمان لابنه يلمح في ذلك المدى البعيد لأهمية هذا الركن الركين : ﴿ يا بنى أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور ﴾ .

ومن يقرأ التوجيهات الصارمة إلى الأمة الإسلامية يجد هذا الحصن الحصين شائع البنيان وطيد الأركان ﴿ يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاه ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كلدلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون ﴾ . ثم ماذا ؟

-- 144 ---

﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون﴾ .

ومن يقرأ سورة التوبة يجد أركان المجتمع السليم تقوم على هذه الدعائم والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله أولئك سيرحمهم الله إن الله عزيز حكيم كه . وهل خيرية هذه الأمة جاءت على سبيل المجاملة ؟ كلا وألف لا . إن لخيريتها حيثيات لو زالت إحداها انتكست وارتكست وتمرغت فى غياهب الطلمات . فركنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله كه . والذين إن مكناهم فى الأرض أقاموا الصلارة وآتوا الزكاة وأمروا عاشت الأمة على أرض النفاق وأظلم جوها واقفهر واقتلعتها عواصف الشر . قال سبحانه : فر المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر وينهون عن المنكر والله عاقبة الأمور كه . فإذا تعطلت تلك الأركان عاشت الأمة على أرض النفاق وأظلم جوها واقفهر واقتلعتها عواصف بالمر . قال سبحانه : فر المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم إن المنافقين عاشت الأمة على أرض النفاق وأظلم جوها واقفهر واقتلعتها عواصف عاشت الأمة على أرض النفاق وأظلم جوها واقفهر واقتلعتها عواصف مرالذين والمافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون عاشت الأمة على أرض النفاق وأطلم جوها واقفهر واقتلعتها عواصف مراله . قال سبحانه : فر المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون عربون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم إن المنافقين هم الفاسقون وعد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هم الفاسقون وعد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها

وما قبل الله شراء أنفس المؤمنين وأموالهم وأعطاهم الجنة إلا لما اتصفوا بهذه الصفات ﴿ التائبون العابدون الحامدون السائحون الراكعون الساجدون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون لحدود الله وبشر المؤمنين ﴾ .

وقد جاءت السنة الشريفة شارحة وموضحة للأمر بالمعروف مبنية درجات الآمرين والناهين : قال الله تعالى : ﴿ كُنتَم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمه وف وتنهون عن المنكر وتؤمينون بالله ﴾ عن طارق بن

- 174 -

شهاب رضى الله عنه قال أول من بدأ بالخطبة قبل الصلاة يوم العيد مروان . فقام إليه رجل فقال الصلاة قبل الخطبة فقال قد ترك ما هنالك . فقال أبو سعيد : أما هذا فقد قضى ما عليه . سمعت رسول الله عَلَيْهُمُ يقول : « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان » .

عن عبدالله رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : « ما من نبى بعثه الله فى أمة قبلى إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف يقولون مالا يفعلون ويفعلون مالا يأمرون فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل» . [رواه مسلم فى الإيمان] .

وقيل لأسامة بن زيد رضى الله عنهما : ألا تدخل على عثمان فتكلمه فقال أترون إلى لا أكلمه إلا أسمعكم . والله لقد كلمته فيما بينى وبيئه ما دون أن أفتح أمراً لا أحب أن أكون أول من فتحه ولا أقول لأحد يكون على أميراً إنه خير الناس بعدما سمعت رسول الله عليه يقول : « يؤتى بالرجل يوم القيامة فيلقى فى النار فتندلق أقتاب بطنه فيدور بها كما يدور الحمار بالرحى فيجتمع إليه أهل النار فيقولون يا فلان مالك ؟ ألم تكن تأمر بالمروف وتنهى عن المنكر فيقول بلى قد كنت أمر بالمعروف ولا آتيه وأنهى عن المنكر وآتيه ؟ [ رواه الثلاثة ] .

ولأصحاب السنن ( أفضل الجهاد كلمة عدل عن سلطان جمائر أو أمير جائر » عن أبى بكر رضى الله عنه أنه قال بعد أن حمد الله وأثنى عليه : يا أيها الناس إنكم تقرعون هذه الآية وتضعونها في غير مواضعها : ﴿ يا أيها الدين

- 18. -

آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم ﴾ وإنا سمعنا رسول الله عَلَيْهُ يقول : « إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخلوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعقاب » [ رواه أصحاب السنن ] .

عن عبدالله رضى الله عنه عن النبى عَلَيْنَهُ قال : « إن أول ما دخل النقص على بنى إسرائيل كان الرجل يلقى الرجل فيقول يا هذا اتق الله ودع ما تصنع فإنه لا يحل لك ثم يلقاه من الغد فلا يمنعه ذلك أن يكون أكيله وشرييه وقعيده فلما فعلوا ذلك ضرب الله قلوب بعضهم ببعض ثم قال : لعن الذين كفروا من بنى إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك بما عصوا وكان يعتدون كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون » . ثم قال : « كلا والله لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على يدى الظالم ولتأطرنه على الحق أطراً ولتقصرنه على الحق قصراً أو ليضربن الله بقلوب بعضكم على بعض ليلعنكم كم لعنهم » [ رواه أبو داود والترمذى ] .

عن جرير رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول : « ما من رجل يكون فى قوم يعمل فيهم بالمعاصى يقدرون على أن يغيروا عليه فلا يغيروا إلا أصابهم الله بعقاب من قبل أن يموتوا » .

وعن العرس الكندى رضى الله عنه عن النبى يَنْهَمُ قال : « إذا علمت الخطيئة فى الأرض كان من شهدها فكرهها كمن غاب عنها ومن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدها » [ رواه أبو داود ] .

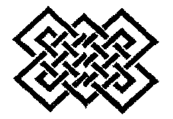
عن ألى هريرة رضى الله عنه عن النبى عَلَيْهُم قال : « إذا خفيت الخطيئة لا تضر إلا صاحبها وإذا ظهرت فلم تغير ضرت العامة » . [رواه الطبراني ] .

--- 181 ----

وعن حذيفة رضى الله عنه عن النبى ﷺ قال : «والذى نفسى بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله يبعث عليكم عقاباً منه ثم تدعونه فلا يستجاب لكم» [رواه الترمذى والطبرانى] .

وعن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما قال : بينما نحن حول النبى عَلَيْهُم إذ ذكرت الفتنة فقال : « إذا رأيتم الناس قد مرجت عهودهم وخفت أماناتهم وكانوا هكذا وشبك بين أصابعه فقمت إليه فقلت : كيف أفعل عند ذلك يا رسول الله جعلنى الله فداك . قال : الزم بيتك وأملك عليك لسانك وخذ بما تعرف ودع ما تنكر وعليك بأمر خاصة نفسك ودع عنكُ أمر العامة » [ رواه أبو داود والنسائى ] .

ومعنى : أمَلك عليك لسانك : أى دع الكلام فى أحوال الناس لئلا يؤذونك ومعنى عليك بأمر خاصة نفسك : أى اشتغل بما يخصك لدينك ودنياك .





وبعد فقد فرغنا من املاء هذا البحث بعدما بينا فيه جانب الصراع بين النفس والمال ثم عقبنا على ذلك بقدر كبير من الهدى النبوى الشريف سائلين المولى جل فى علاه أن يباعد بيننا وبين فتنة الدنيا وفتنة المال .

فاللهم نسألك فعل الحيرات وترك المنكرات وحب المساكين وإذاأردت بعبادك فتنة فاقبضنا إليك غير فاتنين يا نعم المولى ويا نعم النصير .. غفرانك ربنا وإليك المصير وصلى الله على البشير النذير سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وأجميعن ...

والله ولى التوفيق ....

المسؤلف عبدالحميد كشك

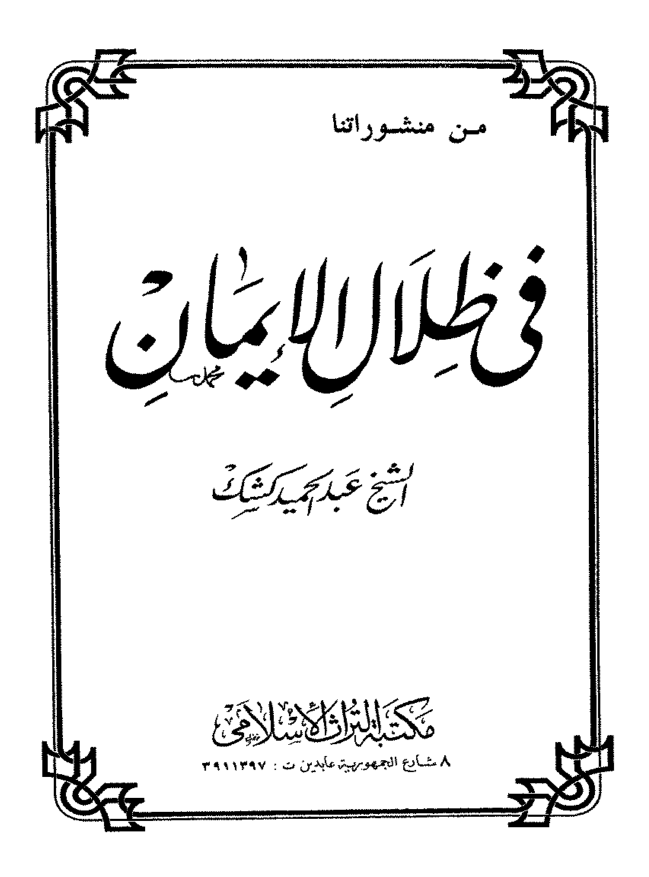
من منشوراتنا البركر والتحييا ب منهاج المسلم فى الموي وللسلة وعرضه على الدعوة على لفبائل الشيخ عَبد الميدكشيكُ مكتك التراكلين ال ٨ شايع الجهومية عابدين ت : ٣٩١١٣٩٧

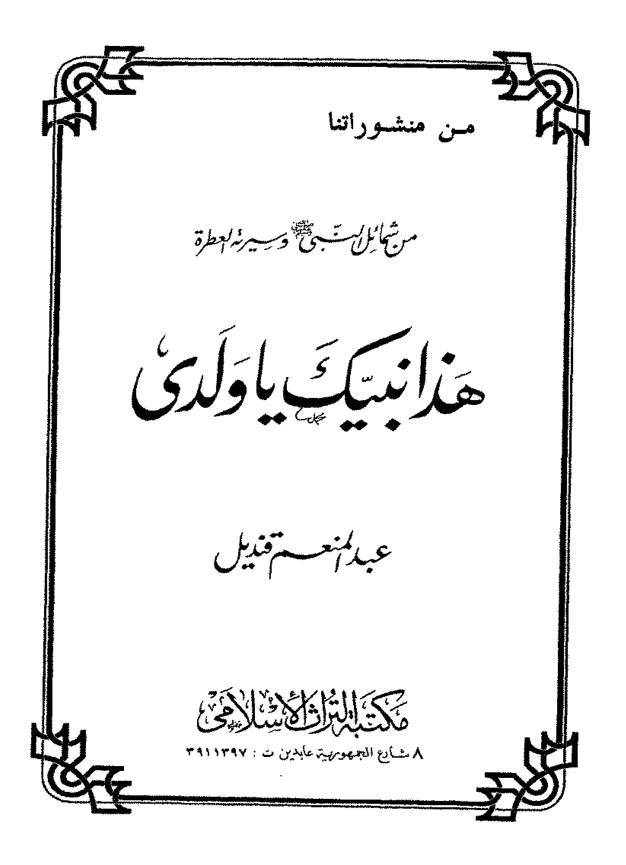
فهمرس الكتساب

#### الصفحة الموضع الإسلام فيه الأمن والأمان ..... ٥ الأمن في ظل الإسلام مفهوم الأمن عند الناس ٩ مفهوم الأمن الإسلامي ..... كيف يحقق ذكر الله الأمن ۲., ۳Y الأمن للعسقيدة الأمن للنسفس ..... ٣٧ الأمن للعسقل ..... ٣٨ الأمن للعسرض ..... ٣٨ الأمن للمسال ..... تحقيق الأمن للعقيدة التشدد في توحيد العقيدة £٠ أهمية التوحيد في المنهج الإسلامي £۲ الإيمان بالغيب كأساس لدعم العقيدة £٧ تصحيح عقيدة أهل الكتاب ٥. تحريم السردة ...... 01 تحقيق الأمن للنفس ...... 0£ علاج الخوف بكل أنواعه ..... 00 الحنوف من فوات الرزق لا معنى له ..... 04

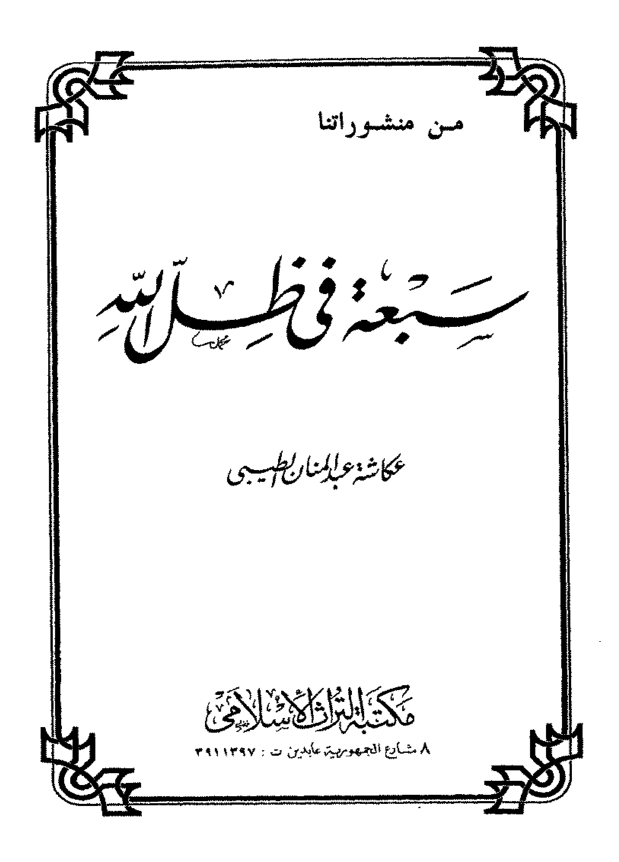
| ٦£           | ti ni.                                           |
|--------------|--------------------------------------------------|
|              | علاج اليسأس                                      |
| ٦٨           | علاج مساوىء الأخلاق والدعوة إلى مكارمها          |
| 74           | الوفاء بالعهبود                                  |
| ٧.           | رعاية الحقسوق                                    |
| ٧١           | محاربة النفاق                                    |
| ۷۳           | ضبط النفس وسماحة القلب                           |
| ٧£           | تجنيد النفس في وجه ذاتها وفي وجه عواطفها         |
| ۷٥           | المحاولة الدائمة لتوثيق علاقات المودة والقربي    |
| ۷٦           | تحقيق الأمن للعقل                                |
| vv           | حاية العقل بالوحي الإلهي                         |
| VA.          |                                                  |
|              |                                                  |
| <b>V</b> 9   | دعوة العقل إلى جولة في الأفاق                    |
| <u> </u>     | مخاطبة العقل بما هو أهل له                       |
| ٨£           | تحقيق الأمن للعرض                                |
| ٩.           | تحقيق الأمن للمال                                |
| ٩ ١          | تشديد عقوبة السرقة والاعتداء على الملكية الفردية |
|              | والاعتداء على أمن الجماعة                        |
| 9.4          | تحريم الاكتنساز                                  |
| ٩٣           | تحريم الربسا                                     |
| 9 £          | تحريم الاحتكسار                                  |
| 90           | الاهتمام بتوثيق الدين                            |
| 97           | الحفاظ على مال الضعيف                            |
| ٩٧           | تحريم الغش والرشوة                               |
| <b>1 • Y</b> | الإنسان بين النفس والمال « الغنى في القناعة »    |
| 1+4          |                                                  |
|              |                                                  |
| 1 • Y        | الدرس الثانــى                                   |

| 11+  | الدرس الشالث                                        |
|------|-----------------------------------------------------|
| 110  | الدرس الرابــع                                      |
| 111  | موقف عجميب                                          |
| 148  | طاغية السلطسان                                      |
| 17+  | تعقسيب                                              |
| 170  | الدروس المستفادة من أحاديث رسول الله عليه الله عليه |
| 1 27 | الدرس الخسامس                                       |
| 10.  | الدرس السمادس « عن المال والنفس »                   |
| 100  | الدرس السابع ( ف الصبر على حكم الله تعالى »         |
| ۱۹۸  | الدرس الثامن ( في القضاء والقدر ،                   |
| 17.  | الدرس التاسع ( النبي عن الجدل في قدر الله تعالى ؛   |
| 178  | وجوب المبادرة في العمل الصالح                       |
| 177  | التوكل على الله                                     |
| 177  | فضل الصدقية                                         |
| 174  | فصل في الأمر بالمعروف والنبي عن المنكر              |
| ۱۸۳  | حاقـــــة                                           |

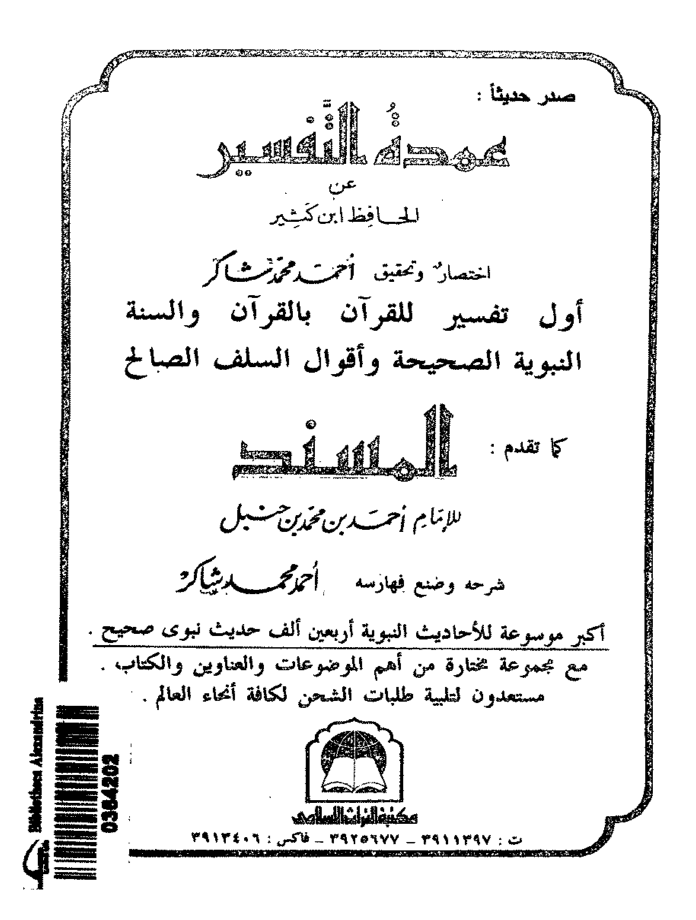




<u>ـن</u> منشـوراتنا الإصابة بالعيش عياجها عكاشة عبالمنا بطيبي مَكْتَال بَرَافَ الْحَدِينَ ٨ شايع الجهوبرية عابدين ت : ٣٩١١٣٩٧







To: www.al-mostafa.com